

|   | • |   |   |     |   |
|---|---|---|---|-----|---|
|   | ` | • |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
|   |   |   | • | Tr. |   |
|   | • |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
|   | • |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
| : |   |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
| • |   |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     | • |
|   |   |   |   |     | - |
|   |   |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
|   |   |   | • |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
| • |   |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |
|   |   |   |   |     |   |

Digitized by the Internet Archive in 2007 with funding from Microsoft Corporation





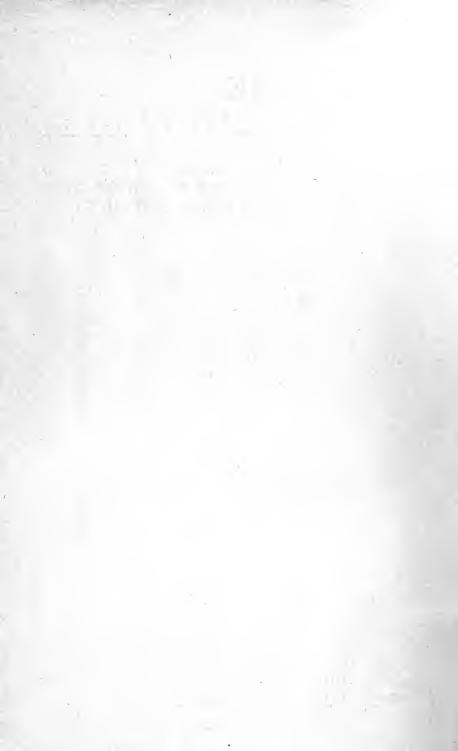
Horn Araham Goskin ale Licha la Bankharkit und Virel mug abraicht vot Max Schlowniger

# THE RITUAL OF ELDAD HA-DANI

RECONSTRUCTED AND EDITED FROM MANUSCRIPTS AND A GENIZAH FRAGMENT · WITH NOTES, AN INTRODUCTION AND AN APPENDIX ON THE ELDAD LEGENDS BY

MAX SCHLOESSINGER, PH. D.

RUDOLF HAUPT · VERLAG LEIPZIG · NEW · YORK · 1908



Stack Annex

BM
720
\$6 E 37
1908

# TO THE MEMORY

 $\mathbf{OF}$ 

MORITZ STEINSCHNEIDER

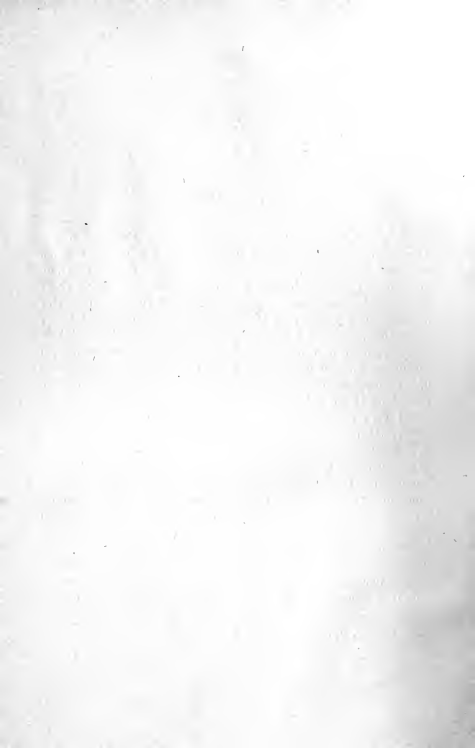


## PREFACE.

In January, 1904, Professor S. Schechter, President of the Jewish Theological Seminary of America, kindly drew my attention to some Genizah fragments which bore on Eldad ha-Dani, knowing my interest in that peculiar and much maligned character of Jewish history. Whilst preparing the fragments for publication, I found that the material grew unproportionately large and warrented a new edition of the entire Eldad Halakah. The execution of this more comprehensive idea involved fresh difficulties and confronted me with new problems. As a result of my investigation I publish this pamphlet which, I hope, will contribute to the solution of the difficult Eldad problem.

I take pleasure in expressing my obligation to those who have furthered me in my work. I am indebted to Professor S. Schechter for his kindness in placing the Genizah fragments at my disposal; to Dr. Eduard Baneth, my former teacher, for undertaking the weary task of correcting proofs, as well as, for numerous valuable corrections; and to my friends Dr. Louis Ginzberg, Dr. Henry Malter and Dr. Alexander Marx for useful information and stimulating suggestions. Dr. A. Cowley kindly provided me with photographic copies of the Oxford texts used. Dr. A. Christman and Dr. M. C. Schaar gave me valuable explanations of some anatomic and pathologic discussions in the Ritual of Eldad. To them also my sincere thanks are due.

Berlin, January 29th 1908.



# CONTENTS.

| Frontispiece—Genizah Fragment T-S Loan 110, University Library |     |
|----------------------------------------------------------------|-----|
| of Cambridge, folio 2, verso.                                  |     |
| Preface                                                        | /ii |
| List of Abbreviations                                          | iii |
| Chapter I, Introduction                                        | 1   |
| Chapter II, Recensions of the Text                             |     |
| Recension A                                                    | 9   |
| Recension B                                                    | 17  |
| Chapter III, Plan and Contents                                 | 25  |
| Chapter IV, The Language of the Ritual                         | 29  |
| Glossary                                                       | 32  |
| Chapter V, Place in the Earlier Halakic Literature             | 46  |
| Text of Recension A                                            | 55  |
| Text of Recension B                                            | 89  |
| Appendix on the Eldad Legends                                  | 05  |
| List of Corrigenda                                             | 29  |

## LIST OF ABBREVIATIONS.

- A Recension A.
- B Recension B.
- G Risâlat al Burhân etc. by Samuel ibn Gama, MS. Oxford, Catalogue, by Neubauer no. 793¹.
- P MS. Parma, de Rossi cod. 327, 22.
- T-S Genizah Fragment T-S Loan 110., University Library of Cambridge.
- O Glosses on the Mordecai, MS. Oxford, Catalogue, by Neubauer no. 678.
- Je. Jellinek's copy of O.
- M Mordecai, Hullin beg., quotation taken from Rabbenu Baruch.
- MS. of M, in the Library of the Jewish Theological Seminary of America.
- Responsum, editio princeps [Mantua 1480].
- Oxf Cod. Oxford MS. Hebr. d. 11., Catalogue, by Neubauer and Cowley, II no. 2797, 1, n.
- T-S Genizah Fragment T-S Loan 94. University Library of Cambridge.
- ed. pr. Responsum, editio princeps [Mantua 1480].
- Sh. Shalshelet ha-Kabbalah of Gedaljah ibn Yahya, ed. Venice 1587 p. 37 b.
- Pet. Cod. Petersburg II, Collection Firkowitsch 1261.
- E. A. Epstein, Eldad ha-Dani, Pressburg 1891.
- Fi. H. Filipowski, Liber Juchassin, London 1857, p. 207-208.
- Go. D. B. Goldberg, Epistola R. Jehouda Ben Koreisch, Paris 1857, p. XIX—XXI.
- Mü. D. H. Müller, Die Recensionen und Versionen des Eldad Had-Dânî, Wien 1892, in Denkschriften der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften in Wien, Philologisch-Historische Classe. Band XLI.
- Reif. Jacob Reifmann, דברים אחרים על ספר אלרד הרני, in *Ha-Karmel*, 1870 vol. VIII, pp. 254 et seg.
- St. M. Steinschneider, Schlachtregeln in arabischer Sprache in Geiger's Jüdische Zeitschrift II, pp. 76 et seq., 297 et seq.
- Gl. Glossarv.
- no. sections in B.
- §. sections in A.
  - end of a line in T-S Loan 110.
- beginning or end of a text or MS.
- l. line.
  - Capital letter in left margin indicates MSS. and texts used.
  - The first letter indicates MS. on which the text is based.
  - The number of the section given in parenthesis in B, refers to the corresponding paragraph in A.

# CHAPTER I.

#### INTRODUCTION.

More than a thousand years have elapsed since Eldad ha-Dani appeared in Kairwan, and stirred the community by a remarkable account of four lost tribes of Israel, and by an equally remarkable Ritual on Slaughtering which he represented as "the Talmud of the Four Tribes". An interesting phenomenon in the Jewry of the ninth century, Eldad has not ceased to interest historical study of the present. In spite of this long lapse of time, however, there is still the utmost diversity of opinion among writers concerning the personality of Eldad and the authenticity and significance of the writings that bear his name.

Such extreme diversity of opinion among writers, as exists with regard to Eldad, is a rarity in Jewish history. Thus Steinschneider, writing in 1850, 1 thought that the work ascribed to Eldad had an apologetic purpose. In telling of the existence of a Jewish state his object was to refute the Christian theory, that the disappearance of Jewish temporal power was a proof of God's rejection of Israel. 2 I. B. Levinsohn and Jellinek regarded the Eldad writings as a polemic against the Karaites. 3 Pinsker adopted the opposite view. 4 He argued that Eldad was a Karaitic emissary from Eastern Babylonia, who invented a fabulous tale as to his origin in order to conceal his true mission, which was to

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. Ersch und Gruber, Allgemeine Encyklopädie der Wissenschaften und Künste, Leipzig 1850, Zweite Section XXVII, pp. 390, 393.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L. c., v. also idem, Die Geschichtsliteratur der Juden (1905) pp. 14 et seq.

<sup>3</sup> V. Bet ha-Midrasch II (1853), p. XXIX. This view was also held by Harkavy, V. note 75 in Graetz' Geschichte (Hebrew edition) III p. 267. Cf., however, Harkavy's "Skasanija jewreiskych pisatelej o Chasarach i Chosarskom zarstwe", Petersburg 1874, p. 6. For Levinsohn's view see his Bet ha-Ozar, Wilna 1841, p. 245.

<sup>4</sup> V. Likkute Kadmoniyot (1860) p. 109.

propagate Karaitic doctrines among the Rabbanite Jews of the Maghrib. These writers agree at least to the extent of attributing serious motives to Eldad. Graetz, on the other hand, considered him "a braggart and a secret Karaite", "an adventurer and charlatan". This opinion was also shared by Chwolson, although he disagreed with Graetz in regard to Eldad's Karaism. P. F. Frankl went even further and described Eldad as "a rogue and a swindler", "devoid of any higher purpose", and as a man "whose deception was an indisputable psychological fact", and as "a compatriot and counterpart of Ulysses". Neubauer took a similar view and characterized him as "a cunning emissary of the Karaites", and as "a daring impostor, crowned with an unexpected success".

In Reifmann, however, we find an entirely different attitude. He denyed the authenticity of most of the current Eldad literature, and held that the real personality of Eldad was unknown to us. Metz suggested that Eldad's Ritual on Slaughtering represented the religious practices of the Falashas. Depstein, following this suggestion, regarded the writings of Eldad as a description of the conditions of the Falashas in Abyssinia, or of a Jewish community somewhere in Southern Arabia. 11

This diversity of opinion among writers is to be attributed to two causes. The anomalous character of the literature ascribed to Eldad naturally aroused the ill-will of writers who found themselves baffled in the attempt to fit it into known literary categories. The character of Eldad himself added no little difficulty to the task of the historian. His personality offered itself as a fertile field for folk lore, and legends soon clustered thick around him, until the original became scarcely recognizable.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> V. Geschichte IV (1860) p. 243.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> According to Gottlober in his Bikkoret Letolodot Hakkaraim (1865), p. 65 Note 2.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> V. Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft des Judentums (MGWJ.) 1873 pp. 489, 484, 491, 1874 p. 555.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> V. Where Are The Ten Tribes in Jewish? in Quarterly Review (JQR.) I (1889) pp. 109, 110.

V. Debarim Ahadim 'al Sefer Eldad ha-Dani in Ha-Karmel VIII (1870), pp. 254 et seq., reprinted in Ha-Boker Or VI (1881).

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Jüdisches Literaturblatt 1877 nos. 40—43; MGWJ. 1878 p. 398, 1879 pp. 135 et seg., 184 et seg.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> V. Eldad ha-Dani, seine Berichte über die X Stämme und deren Ritus, Pressburg 1891, Introduction.

A more important cause for this lack of unanimity is to be found in the greater readiness of writers to pronounce judgments than to investigate critically the grounds for their judgments. Without entering upon a careful study of existing sources they accept uncritically all the literature attributed to Eldad, in the form in which we possess it, 12 and hasten to make categoric decisions. In the case of Reifmann we have a scarcely less summary rejection of most of the Eldad literature, and the adoption of a rather agnostic attitude towards Eldad's person.

In view of this confusion of opinion it is clear that judgment on Eldad's personality and place in history must be based on a less superficial and a more discriminating examination of the literature ascribed to him. This literature is both Halakic and Haggadic. The more important is unquestionably the Halakic. Eldad appears in Kairwan bringing with him a Halakic work on Slaughtering, which he termed "the Talmud of the Four Tribes". 13 This was made the subject of an interpellation addressed to the Gaon Zemah [ben Ḥayyim (898—905)], 14 and is preserved in epi-

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Cf. e. g. Frankl's words in MGWJ. 1874 p. 555 that Eldad "im Wesentlichen dasselbe in derselben Weise erzählt hat, was und wie es unter seinem Namen, sei es als Halachah der zehn Stämme, sei es als Erzählung noch heute kursiert".

<sup>13</sup> V. Responsum ed. Epstein p. 5 no. 6 ..... מצוחצה מעוחצה בלשון הקרש מצוחצה והוצרכנו לפרש לפני מעלת אדונינו שכתבנו במקצת התלמוד שלהם וכו׳. Too much importance is not to be attributed to the word במקצת in this context, which is otherwise also obscure. It seems that the Ritual on Slaughtering constituted the entire "Talmud of the Four Tribes". The citations in the Kairwan Epistle are taken from this Ritual exclusively. If there had been anything more to this "Talmud", it is inconceivable that nothing in the part outside of the Rules on Slaughtering should have been thought of sufficient consequence to communicate to the Gaon. The original text of the Responsum probably was מה שכתבו בתלמור שלהם לפי שיש בו תמיה נדולה וכו' was and not, as the reading is in the ed. pr. ימה שכתבנו במקצת התלמור וכו' may be the interpolation of a scribe who concluded from 'ואומר ר' אלדר שרנין בר' מיתות וכו' (ed. Epstein p. 7 no. 13) that this "Talmud" dealt also with other matters than slaughtering. If a word like במקצת was in the original text at all, this was probably ממקצת. This is the reading which is given by Jellinek, BH. II p. 108; cf. also Weiss, Dor IV4 p. 112 line 2.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> According to Rapoport, Toledot R. Natan, note 11; cf. also Steinschneider, Geschichtsliteratur p. 15, Epstein pp. 9 et seq. The period of his office is variously given as 889—895 by Graetz, Geschichte V<sup>3</sup> pp. 243, 456; as 882—887 by Epstein in The Jewish Encyclopedia VI p. 571 s. v. Gaon; as 884—891 by Halevy in his Dorot ha-Rishonim III p. 282.

tome in his Responsum.<sup>15</sup> The Ritual itself, no longer extant in its complete form, has recently come to light in a number of manuscript fragments, so that it is now possible to reconstruct it almost in its entirety.<sup>16</sup>

The other part of the Eldad literature is concerned with the lost tribes of Israel, (ten tribes in one version and four in another),<sup>17</sup> and with the adventures of Eldad. This Eldad Haggadah, or legend, is found in the same Gaonic Responsum. A much more elaborate form is preserved in the various Recensions of the Sefer Eldad. <sup>18</sup> It is the Haggadic material, mainly the Sefer Eldad, which until recently formed the basis on which opinions were founded. The Halakic material has been rather neglected, probably because the Ritual in its more complete form was not available until recently. Yet, because of its unquestionable authenticity, <sup>18a</sup> the Halakic work of Eldad is of greater

<sup>15</sup> V. infra, chapter II. Recension B. p. 17.

<sup>16</sup> V. infra Recension A. pp. 9 et seq.

<sup>17</sup> The Responsum speaks of only four tribes, the Sefer Eldad gives an account of ten tribes. This discrepancy should have sufficed to arouse suspicion in regard to the authenticity of the Sefer Eldad. If Eldad had indeed brought such astounding news as that of the rediscovery of the ten tribes, we may be sure that the Jews of Kairwan would undoubtedly have been as much interested in this information, as in the divergences and peculiarities of Eldad's Ritual and that they would not have failed to report to the Gaon in their Epistle that ten tribes had been rediscovered, if Eldad's account had not restricted itself to four tribes.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> The latest study of this part of the Eldad literature is D. H. Müller's, Die Rezensionen und Versionen des Eldad Had-Dani, Wien 1892, published in Denkschriften der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften in Wien, Phil.-Hist. Classe vol. XLI.

<sup>18</sup>a Eldad himself wrote only Halakah, that is he wrote the Ritual on Slaughtering. The older rabbinic authorities never mention any work of Eldad, other than this Ritual. It is this Ritual (אוריםת חולין) to which Abraham Maimuni (d. 1237) refers in a reply to an inquiry as to the home of the ten tribes. The passage is contained in MS. Halberstam 56 and was first published in Geiger's JZ. X p. 127. It has since been published also by Neubauer in Kobez 'al Yad IV p. 62 and by Hirschfeld in Berliner's Festschrift (Hebrew part) p. 54. A Hebrew translation of the Arabic original is to be found in Kobez 'al Yad l. c. and in Epstein's Eldad p. 71. It reads אלהי לה ושהיםת חולין אלהי הפשהא ענה ונקלה ואלאפאם (ואלאפאם (ואלאפאם (ואלאפאם (אללאיל (J. Z. אללאיל (feld בהי אצה אלרלאיל (feld בהי אצה אלרלאיל (feld בסחוב (feld (f

importance than the other, namely the Haggadic, for determining his character and significance. Moreover it is of interest for the history of the development of the Halakah in general. These considerations have led the present author to devote his work primarily to the study of the Eldad Halakah.

By way of introduction to the examination of the Eldad Halakah, I trace here briefly the progress of critical study and opinion of the Eldad Ritual. As early as 1873 P. F. Frankl held out the promise of "an analysis of the confused Halakot of Eldad", 19 but this promise was never fulfilled. Jellinek's study led him to the conclusion that Eldad was not the author of the Halakot attributed to him.20 Pinsker found evidence in style and subject-matter for a theory that the bulk of the Halakot were of Karaitic origin. The rest, he thought, could be traced to the Samaritans. He ventured the suggestion, however, that Eldad might perhaps be the representative of an independent sect.21 Without naming Pinsker, Graetz adopted unreservedly his views and arguments in favour of the Karaite origin of the Ritual.22 The Rabbinic elements he explained as additions "shrewdly adopted to avoid giving offence to the Rabbanites".23 The weakness of the pro-Karaitic theory of Pinsker was exposed by Schorr,24 and the anti-Karaitic arguments presented by Gottlober in criticism of the view of Graetz were sound.25 I. H. Weiss similarly laid stress on the Rabbinic-Talmudic character of these

Responsum, and not, as Epstein thinks (v. REJ. XXV p. 31 note 4), to "the epistle of Eldad to the Jews of Kairwan and Spain".

From a passage in a manuscript of the Midrash Bereshit Rabbati which opens with the formula used in Eldad's Ritual אמר יהושע בן נון בוא אל ד' ולא יענהו Epstein concluded that Eldad had written a treatise on "loans" (v. Magazin 1888 p. 82). It seems, however, that Epstein himself later abandoned this view, as there is no mention of this in his Eldad.

The Responsum of Abraham Maimuni cited above shows that at least as early as the thirteenth century Eldad was credited with an account of ten tribes in place of his original four tribes; v. note 17.

19 V. MGWJ. 1873 p. 493 note 1.

<sup>20</sup> V. Bet ha-Midrasch II p. XXVIII note 3.

21 V. Likkute Kadmoniyot pp. 108, 180.

<sup>22</sup> V. Geschichte V note 19. <sup>23</sup> L. c. p. 452.

<sup>24</sup> V. He-Haluz VI (1861) pp. 62—63.

<sup>25</sup> V. Bikkoret Letolodot Hakkaraim pp. 64 et seq. 105 et seq.; Chwolson and Fünn also rejected the Karaitic theory, v. ib. pp. 112 et seq.

Halakot, although he agreed with Graetz in his general verdict on Eldad. In Weiss' opinion the elements in these Halakot, which are in harmony with Karaism, had been borrowed from Eldad.<sup>26</sup> Neubauer adopted Graetz' views and again gave prominence to the Karaitic theory.<sup>27</sup>

The controversy centering mainly about the origin of this Halakic compendium thus lasted for forty years without making any progress. The appearance of Epstein's thorough work, in 1891, marked a great step in advance. Here for the first time the Halakic elements of the Eldad literature received as careful study as the Haggadic elements. Epstein published all the Halakic texts, then known, with an introduction and copious notes, and made a comparative study of the Halakot of Eldad with the Rabbinic, Karaitic, and Samaritan Halakot. His main theory was that Eldad's Ritual constituted a collection of the Halakot of the Falashas. This view has not, however, been accepted by the critics. It is to his credit none the less that he made the first thorough and scientific examination of the Halakic part of the Eldad literature.

In the mean time, a most important addition was made to our extant texts for the study of Eldad. Among the valuable Genizah finds which now form part of the University Library of Cambridge, Doctor Schechter discovered two important ancient fragments, one of which he identified as part of Eldad's Ritual, and the other as part of the Responsum, mentioned above. These fragments have thrown a new light on the character of the original text of the Eldad literature. For the Halakah the discovery of the Genizah fragment meant the discovery of an older and more perfect text of the Ritual than any we have hitherto possessed. It has also made possible the reconstruction of the Ritual in a

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> V. Dor IV (1881) p. 111 note 25, p. 112 note 27; cf. also his review of Epstein's Eldad in Ha-Hoker I (1891) pp. 158 et seq. There Weiss seems to adopt the view that the Ritual is an independent electic system of Halakot.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> V. JQR. I pp. 105, 110. <sup>28</sup> V. note 11.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> J. Halévy in Revue Critique d'Histoire et de Littérature N. S. XXXI (1891) p. 463 opposes the Falasha theory. He points out that the ritual of the Falashas is very simple. He argues further that it could not have been written in Hebrew. The Falashas were brought to Abyssinia as captives taken in war by the Ethiopians. They did not understand Hebrew, and in their liturgy they used either the Septuagint or an Aramaic Targum. At a later time they adopted an Ethiopic-Christian translation of the Bible.

much completer form, the preparation of a more exact text, and a more accurate determination of the interrelation of the other manuscript fragments of the Ritual.

Both, on the basis of the Genizah fragments, which are here published for the first time, and a careful examination of all existing texts, the present work seeks to present, a text-critical study of the Eldad Halakah. I have attempted to reconstruct the Ritual of Eldad and to restore it, as nearly as possible to its original form (Chap. III). Furthermore, it has been my endeavor to show the relation of the text of the Ritual to the epitome of it preserved in the Responsum (Chap. II). A special chapter has been devoted to the peculiarities of Eldad's Hebrew, and a Glossary presented explaining the unusual words and idioms employed in the Ritual (Chap. IV). And finally the attempt has been made to indicate the place of the Ritual in the earlier Halakic literature (Chap. V).

The utmost reverence has been shown for the readings of the manuscripts. The endeavor was to retain them in their original form, wherever it was possible. In editing a text so old and so peculiar from a linguistic point of view as that of the Ritual, we cannot expect accuracy and elegance of style, but must content ourselves with a merely intelligible text. Numerous emendations of Epstein have been gratefully adopted. These are indicated in the notes by the letter E. Many emendations of his, however, had to be disregarded, because they were deemed either inadequate or superfluous. Variant readings have been preserved in the notes on the text.

In Recension A the more difficult Halakot are given in translation, because this was found to be the simplest and briefest way of indicating my conception of the meaning of the text. In the notes in Recension B, special attention has been given to the interpolations in the text, and detailed study has been made of the development of the original text into its present form.

Incidental to my study of the Halakah, I publish in the Appendix (I) the recently discovered Genizah fragment of two non-Halakic sections of the Responsum. This fragment is of importance for the history of the Eldad legend. The comparative study here made of the Genizah fragment and the parallel texts throws light on the process of accretion and interpolation through which the present text of the Responsum was developed. At

the same time it corroborates the results obtained from the consideration of the Halakic texts, that our text in the editio princeps is full of interpolations and alterations, and is by no means authentic throughout. Incidentally, the comparison of the various texts with one another brings out the place and importance of the recension of the Responsum preserved in the historical work Shalshelet ha-Kabbalah, a recension which has been hitherto neglected. A comparison of its text with that of the editio princeps also reveals a number of significant interpolations in the latter.

The text of another and less important Genizah fragment which originally formed the introduction to Eldad's Ritual in a Halakic code belonging probably to the Gaonic period, is printed here (Appendix II). The part preserved in this fragment, however, deals with the Eldad legend only. The texts of both Genizah fragments have been annotated, not only from the point of view of text criticism, but also from the point of view of the relation of the parallel texts.

Attention is here called to the points in which the present edition of the Eldad Halakah differs from that of Epstein. To the texts published by Epstein in his work on Eldad the Genizah fragment has been added. Instead of parallel texts one continuous text is presented, the basis being the Genizah fragment where it is available, and the oldest extant manuscript where the Genizah fragment fails us. The author is glad to acknowledge his deep appreciation of Epstein's studies and to express his indebtedness to them.

In closing this chapter, I wish to sum up here briefly the results of my study of the Eldad literature. Investigation reveals that Eldad himself wrote Halakah only. The study of this material points to the conclusion that the Halakot contained therein are, in substance, the dietary ritual observed by the Jews of a particular country. Though this country cannot at present be definitely located, it can be shown, nevertheless, that it was within the sphere of influence of the Palestinian Talmud and of the Arabic language. The form, however, in which we have the Ritual can, properly, be attributed to Eldad. The task of the future student of the Eldad Halakah will be to determine from the evidences of language, content, and relation to other Halakic codes of the Gaonic period, the country in which this dietary ritual had its origin.

With regard to the personality of Eldad, the conclusion is that the only authentic source of information is the account of him and of his reports preserved in the Responsum. Here again the recently recovered text of the Genizah fragment proves clearly that the narrative in the editio princeps and in current texts has suffered much from later interpolations and alterations. The narratives found in the Sefer Eldad, which exists in various recensions, and is ascribed to him, cannot be trusted. Eldad is the hero, not the author, of the Sefer Eldad. The legends contained in this work should be traced to their sources and studied in their relation to the older Midrashim, before the Sefer Eldad can be used as a source of information on Eldad. At present, we must rely exclusively on the Responsum for our knowledge of this anomalous figure in Jewish history. Moreover, in view of the character of the text preserved, we must take no little caution in the use of even this Responsum.

# CHAPTER II.

#### RECENSIONS OF THE TEXT.

The Ritual on Slaughtering of Eldad ha-Dani exists in two recensions. One of these, which we shall designate by A, is either the original, or a version very close to the original. The other, which we shall designate by B, is merely an epitome of the Ritual, prepared in Kairwan and sent to the Gaon of Sura, Zemah [ben Ḥayyim], for his opinion of it.

#### I. RECENSION A.

That recension A was known to the older Rabbinic authorities, is proved by citations from Rabbinic works which Epstein and others before him traced out (v. Epstein's Eldad, p. 137). It was known to the older Rabbinic authors as אמר יהושע בן נון אמר מוני הושע בן נון An erroneous interpretation of א"א, the abbreviation of this title, gave rise to the designation of the designation by which name it is

referred to in the works of later glossators and commentators.30 We do not possess it in any single complete manuscript. are obliged to have recourse to a number of manuscript fragments, in order to obtain a clear idea of its structure and content. The manuscript material on the basis of which we reconstruct it, is as follows:

I. G. Citations from Eldad's Ritual in רסאלה אלברהאן פי תרכיה אלחיואן ("The clear treatise on the ritual slaughtering of animals"), MS. Bodl. Neub. no. 7931, the author of which, according to a conjecture of Halberstam's,31 subsequently confirmed by another manuscript, 32 was Samuel ben Jacob ibn Gama' (עמב) of סאבס in Northern Africa (twelfth century), author of a supplement to the 'Aruk.33 This רסאלה, which is very valuable in the history of literature, has been described in detail by Steinschneider.34 One of Ibn Gama's chief sources was Hananeel ben Hushiel of Kairwan.35 The citations from Eldad, Ibn Gama' probably took either directly from a copy of the Eldad Ritual made by Hananeel's or from quotations in Hananeel's works, perhaps from the latter's commentary on Hullin.37 Ibn Gama' assures us in one place in his רסאלה (MS. p. 100 b) that he is quoting the manuscript of Hananeel literally.38 Hananeel lived in Kairwan, the scene of Eldad's activity, one hundred years earlier. It is, therefore, probable that this scholar had utilized

<sup>30</sup> Azulai was the first, as far as I know, to maintain that the הלכות ארץ ישראל was the work of Eldad, v. Shem ha-Gedolim s. v. הלכות ארץ ישראל. Graetz was the first to suggest that the title ישראל was due to the misreading of the abreviation הלכות אמר יהושע in הלכות אמר יהושע, (v. Geschichte V (1860) p. 452). This was proved conclusivly by Reifmann, who does not seem to have known of Graetz's suggestion, (v. Ha-Karmel l. c. p. 280).

<sup>31</sup> V. Ha-Karmel III (1863) p. 215.

<sup>32</sup> V. Neubauer, Catalogue, Additions to no. 7931 on p. 1154, and idem,

The Literature of the Jews in Yemen in JQR. III p. 619.

<sup>33</sup> For this author v. Steinschneider, Die Arabische Literatur § 105 and Buber, in Graetz' Jubelschrift (Hebrew part) p. 6, where the existing portions of Ibn Gama's Supplement are published; for the name cf. Steinschneider in JQR. X 514.

<sup>34</sup> V. his article Schlachtregeln in arabischer Sprache in Geiger's JZ. I-IV; cf. also JQR. XIII pp. 457 et seq.

<sup>35</sup> Cf. Steinschneider in JZ. I p. 314.

<sup>36</sup> This is Steinschneider's view l. c. pp. 240, 311.

<sup>37</sup> V. on this commentary Berliner, Migdal Chananel p. XVII.

<sup>38</sup> V. A. note 30.

Eldad's Ritual in its original form. This assumption is in a measure confirmed by the fact, that the few quotations from Eldad occurring in Ibn Gama' which may be examined by a comparison with parallel texts, can be proved to be considerably older than P (see below), and cannot be much later, if at all later, than the Genizah fragment T-S (see below p. 12).39

The quotations from Eldad in Ibn Gama's work were marked in the manuscript by Steinschneider in 1851.40 Goldberg in 1857 published these quotations, as indicated by Steinschneider, in an inaccurate and incomplete form, however, in the המאלה, edited by Goldberg and Bargès, p. xix et seq. In the same year Filipowski also printed them in no more accurate form in his Liber Juchassin, p. 207 et seq.41 A better edition is to be found in Epstein's Eldad, pp. 99—104. This also is not entirely free from errors, as it is based on an inaccurate copy made by Neubauer.42 In preparing this edition I have used a photographic copy of the respective parts of the manuscript itself. Ibn Gama's quotations embrace

- 1. Part I of the Ritual הלכות שחימה, §§ 1—6), in its entirety.
- 2. Part II (הלכות מרפות), several regulations concerning the lungs (§ 9d, e, f, h) and the kidneys (§ 20).
- 3. Part IV (הלכות חיה), a regulation governing the slaughtering of חיה and עוף (§ 36).
- II. P. The longest continuous fragment of the Ritual known; MS. Parma, de Rossi, cod. 327, 22. Steinschneider 43 was the first to point out the relation of this fragment to the Ritual of Eldad. This codex was completed in 1290 C. E., by Samuel ben Joseph ben Samuel ben Joseph in Uncastillo (און קשתיל), a place in Aragon. 44 This fragment contains
  - 1. Part II (הלכות טרפות), complete (§§ 7—25).

<sup>39</sup> A § 20 which is intentionally reproduced in abridged form by Ibn Gama, cannot be regarded as disproving the view in the text; v. ib. note 203.

<sup>40</sup> V. JZ. l. c. p. 310.

<sup>41</sup> V. Steinschneider's Corrections in JZ. II p. 297-301.

<sup>42</sup> V. Epstein's Eldad p. L. 43 L. c. I p. 311.

<sup>44</sup> V. Catal. de Rossi I p. 181, Epstein p. 111 note. For a fuller description of this MS. v. Horowitz, Bibliotheca Haggadica, I (1881) pp. 16 et seq. The sufferings to which the scribe alludes (שרוים) may be those due to the oppressive legislation of Alfonso X of Castile (1252–1284), or, more specifically, to the imprisonment of many

2. Part III (פנולים), almost complete (§§ 26—33e).45

The whole of this text has been published by Epstein (pp. 111—121). I reprint it with emendations and correction. Unfortunately I did not have access to the manuscript. Whenever the manuscript is referred to in the notes, the reference is to the reading of the MS., as given by Epstein in contradistinction to the emendations which he proposes.

III. T-S. A Genizah fragment T-S. Loan 110, University Library of Cambridge, 2 leaves of vellum,  $20 \times 18$  cm., 29 lines on each page, in old Oriental square script, belonging at the latest to the eleventh century. 46 The handwriting is quite legible, 7 and 7, however, cannot be distinguished. The leaves are much damaged, and for this reason the text contains many lacunae. The fragment contains

1. Part II (הלכות מרפות), about nine paragraphs (middle of § 17—§ 24; middle of § 33b—§ 33e) and

2. Part IV (הלכות היה), almost complete (§ 34—§ 38). The two leaves that belong in between (= § 24 end—§ 33 b middle) are unfortunately missing.

I have used this Genizah fragment as the text of my edition, wherever it was available, for the reason that this text is as yet unpublished, and also, for the more important reason, that it is older than P and O, and probably older than even G. The variant readings of the parallel texts have been given a place in the notes. I have indicated the end of the line in the Genizah manuscript by a vertical line |. Wherever the text of the Genizah fragment is defective, and readings from parallel texts are adopted, it is indicated by brackets. Where the inserted word or phrase rests on mere conjecture, it is indicated by a star.

IV. O. An extended quotation from Eldad in Glosses on

Jews in Castile and Leon, and the extortion of an enormous sum for ransom, v. Graetz, Geschichte VII pp. 40 et seq.

For the identification of און קשתיל with Uncastillo, for which I am indebted to Dr. A. Freimann, v. Zunz, Zeitschrift p. 134, Jacobs, An Inquiry into the Sources of the History of the Jews in Spain, Index locorum s. v. I cannot share Horowitz's view (l. c. p. 1) that באון קשתיל is Castel Buono in Sicily.

15 The heading הלכות שחימה ובדיקה ליהושע בן נון וכו' indicates that part I

(הלכות שחימה) was at one time part of P.

46 The handwriting is of the same character as that in the autograph letter of Hushiel ben Elhanan (end of the tenth century), published by Schechter in JQR. XI p. 643.

the Mordecai by a German Rabbi, MS. Oxford, Neub. no. 678—
"a veritable mine for the Halakic literature of the middle ages". 47
Attention was first called to this quotation by Dukes, 48 and later by Steinschneider. 49 A part of this quotation (§§ 32 and 33) was first printed by P. F. Frankl, 50 and all of it by Epstein (pp. 132—134). Both used a copy made by Jellinek. I have used a copy of the quotation made by Edelmann 51 which is in the Library of the Jewish Theological Seminary of America. From this copy it is not possible to make any important corrections in the text given by Epstein. This quotation from Eldad contains:

1. Part III (פֿגולֿים), beginning with § 32c and

2. Part IV (הלכות חיה), § 34 and the beginning of § 35. It is evident that the original, from which O was copied, did not extend beyond this point. The scribe therefore supplied the missing conclusion of the Ritual (Epstein p. 134 no. 5—7) from the Responsum (Recension B). Moreover, there is even some indication in §§ 34 and 35 that the text which he followed was incomplete, and he was therefore obliged to take one passage in § 34 (v. A, note 528) verbatim from B.

V. M. A brief quotation in Mordecai, in the beginning of Hullin, cited from רבנו ברוך. At first sight, this quotation would seem to have been taken from the Sefer ha-Terumah of Baruch ben Isaac of Regensburg, but it does not occur there. Presumably it comes from the no longer extant Sefer ha-Hokmah of Baruch ben Samuel of Mayence (d. 1221). The quotation, in its present form, contains only the first half of § 1 of part I (הלכות שחים), and proceeds at once to part III, where, after the introductory sentence of § 26, it reproduces the פנולים enumerated in § 31, but in a rather condensed form. In its original form in Mordecai the quotation from Baruch must have been very much more extensive, for it appears from Shilte ha-Gibborim at the beginning of Hullin that Mordecai had quoted, in the

<sup>47</sup> V. Neubauer in MG WJ. 1871 p. 174 note 2.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> V. Literaturblatt des Orients 1850 p. 768. His reference is rather indefinite.

<sup>49</sup> V. J. Z. I p. 310 note 13. 50 V. MGWJ. 1874 pp. 548 et seq.

<sup>51</sup> V. Edelmann's edition of Caphtor wa-Pherach p. XXIX.

<sup>52</sup> For this author v. S. Kohn, Mardochai ben Hillel in MGWJ. 1877 p. 565, 1878 p. 42; reprint pp. 102, 108.

name of ה" ברוך, "the entire Ritual of Eldad". 53 This statement must, however, in all probability be taken to refer to parts I and II only, which precede part III, dealing with פֿגולים (v. A, note 2).

The quotation from M is too brief to be given a place in the text. I have, however, inserted it in the notes (v. A, notes 2, 289, 303, 332) correcting the text on the basis of ed. Alfasi, Constantinople 1509, and a parchment MS. of the fourteenth century in the Library of the Jewish Theological Seminary of America.

The four texts, G, P, T-S, and O, supplement one another in a way that makes the reconstruction of the entire Ritual of Eldad, with the exception of the conclusion, possible. Moreover, for §§ 9d, e, f; § 17 middle—§ 24 middle; § 33b middle—§ 35 and for § 36 we have two parallel texts, and for § 20, § 33b, middle—e, even three texts. In the present edition the text which serves as the basis is designated by the initial letter in the left margin; where parallel texts exist these are indicated by the other letters. The beginning and the end of a text are indicated by two parallel lines ||.

That T-S is more original than P can be readily and conclusively proved, for here we have parallel texts for considerable

והמרדכי בשם רבנו ברוך האריך בתחלה להביא כל דברי הלכות ארץ ישראל שכתב 53 אלדר הדגי.

 $<sup>^{54}</sup>$  Among the peculiarities of T-S is the affixing of pronominal plural endings to singular forms of nouns and verbs. So § 17 (note 125) את נפשיה, את נפשיה, § 23 (note 257) את נפשיה, § 24 (note 263) את נפשיה, § 35 (note 558), ראשיה, G האשיה, G אשה G ארייה, G ארייה,

portions of the Ritual. In place of the constantly recurring formula in the fragment כשר הוא ויאכל or כשר הוא ויאכל. Preads in most cases simply מרפה or כשר. The prolix enumeration of domestic animals in § 20 of the Genizah fragment אם שור הוא ילך אל שור כמותו אשר נשחם ביום ההוא ואם פרה ילך אל פרה כמותה ואם ענל אל ענל כמותו ואם גדי עוים אל גדי עוים כמותו ואם איל אל איל כמותו ואם תייש אל תייש כמותו ואם עיזה אל עיזה כמותה ואם רחילה אל רחילה כמותה is abridged, by substituting the phrase אצל after אצל after אצל פרה כמותה (v. note 183). A similar abridgment is adopted in an analogous case in § 23 (v. note 238a). Biblical forms of the Genizah fragment frequently give way in P to Rabbinic-Talmudic forms; thus ילד is used instead of ילד (v. T-S § 23 note 249), instead of כלייה instead of כלייה (T-S § 20 note 176), the Mishnaic אצל instead of אל (T-S ib. note 180), שהיה instead of שהיה (T-S § 24 note 265), the participial ending ין instead of בי. The characteristic vulgar Arabic construction אסור עליו יאכל (v. Glossary s. v. החרים) is abandoned for the simpler infinitive construction אסור לאכול (T-S § 33c note 465). Similarly כשר replaces the term מהור, which Eldad used (cf. T-S § 17 note 127, § 18 note 137, § 19 note 173, § 20 note 202, § 21 note 210, § 22 note 222). Instead of רכובה (T-S § 35) the more usual ארכובה occurs in P (§ 17). In addition, the numerous corruptions of the text, omissions,55 and misplacing of passages which a comparison with T-S reveals, show clearly that the text of P is considerably later than the more perfect text of the Genizah fragment. No direct relation between the two can, however, be established. Here again certain errors 56 and peculiarities 57, common to both, would seem to indicate that the two texts are to be traced back to an earlier text.

O shows in turn a much later form of the text than P. In it the original style is still further obliterated. Thus 1731 ( $P \S 33a$ 

<sup>55 § 9</sup>h and § 10 beg. are entirely wanting in P, (v. notes 104, 104a).

יה in § 33d (note 480); the negative particle אל before איז in § 22 (note 225a).

יד Thus אוז in § 18 (note 143), which is found in both texts; likewise the spelling of the second person perfect singular with הוה החתהם and התחתה in § 22 (note 215; for this spelling in the Bible see Gesenius, Hebr. Grammatik<sup>27</sup>, § 44g, in the Yerushalmi, Schlesinger, Das Aramäische Verbum im jerusalemischen Talmud, p. 13, in the Tosefta, Zuckermandel, Die Erfurter Handschrift der Tosefta, p. 9, in the Midrashim, Theodor in M.G. W.J. 1893, p. 208 note 5); the omission of the b of ישפון in § 23 (note 272); the omission of the article of המעיים at the end of § 22, where both texts read in the beginning המעיים.

note 414) becomes דברו (P § 33b note 436) becomes אמרו; חטא גדול בא על ידינו ;לאחר ששחטו (P ib. note 432) לאחר ואת השחיטה  $(P~ib.~{
m note}~439)$  הרועה אשר הוא בצאן המא הרועה ( $T ext{-}S~\S~33\,{
m e}~{
m note}~503)$ etc. O inserts the copula, wherever the general usage of the neo-Hebrew requires it (v. § 32c note 364 ומהורים; § 33 a note 401 וואין; ib. note 417 ויצא; § 34 note 521 ואפילו; ib. note 523 מה etc.). Moreover O tends to improve upon the text in several instances, thus substituting רשות for הם in § 32c (note מוברת and omitting the superfluous word בהמה מעוברת in בהמה נקבה היתה לי (§ 33a note 415). O also takes other liberties with the original text, abridging it in places for the sake of simplicity, thus e. g. instead of שחמנוי היום מן המקנה בשר שחמנו בנים it reads שחמנו בנים ואמהות בשכחה (P § 33b note 440); instead of שעבר על מצות לאו, לאו מה שעבר על מצות לאו דלא it reads simply שעבר על מצות לאו הוא תשחשו (P § 32d note 476). Similarly in § 33 fewer examples are given than in the original text (v. note 431) and again the collective term והעופות is used instead of the rather extended list of fowl mentioned in the original text (P § 32c note 345). In the same spirit the unimportant sentence והיתה עת שחימתה עת אשר בקשה ללדת אותם ויצאו שניהם חיים ונתגדלו העגלים האלו (P § 32c note 339) is omitted, and a Halakic discussion occupying four lines that is not essential to the thought is left out (§ 33b note 444). Furthermore, the substitution of the Talmudic phrase והיה נים ולא נים (§ 32c note 343) for Eldad's plainer words is evidence that this text is to be assigned to a later date.

#### II. RECENSION B.

During the stay of Eldad in Kairwan an epitome was made of his Ritual, in order that it might be submitted to the Gaon for his opinion on points in which Eldad's Ritual differed from their own. The oldest source for this epitome thus far known is the epistle of the community of Kairwan to the Gaon Zemah [ben Ḥayyim]. This epistle in its present form is, however, not older than the second half of the fifteenth century. It was first published together with the decision of the Gaon by Abraham Conat [Mantua, 1480]. 58 Our text is based on a photographic reproduction of the copy of this editio princeps in the Bodleian Library in Oxford.

As this Responsum was the only continuous text known before the discovery of manuscript P (see above p. 11), it naturally formed the basis of all opinions of Eldad's ritual. Frankl, never suspecting the genuineness of the text in its present form, was troubled by some of its discrepancies. In his prejudice against Eldad, he attributed these inconsistencies to the character of the author. To cite an instance: in no. 10 several sections have been lost from the text (v. B, note 28). As a result a question is followed by an absolutely incongruous answer. Frankl's comment is that Eldad "has here given a decision quite unequalled in folly".59

A much more exhaustive examination of this Responsum was undertaken by Jacob Reifmann. He was the first to subject the Halakot of the Responsum to a critical and perhaps even hypercritical analysis. He found no less than nineteen passages taken, as he thought, from Talmud Babli, Hullin, some of them

<sup>58</sup> Small octavo, 14 pages, n. d., n. p.; v. Steinschneider, Geschichtsliteratur pp. 16 et seq. Attention was first called to the existence and importance of this text by Luzzatto in Literaturblatt des Orients 1846 p. 481. This editio princeps is to be found in only three libraries (v. Jewish Encyclopedia, s. v. Incunabula VI p. 597 no. 7). It was reprinted several times, v. Steinschneider l. c. Of the more recent editions the one by Jellinek in his BH. II p. 108 is reprinted from a poor text appearing in Zolkiev 1772, octavo. Epstein pp. 83 et seq. gives the editio princeps, using a copy made by Moses Gerundi. Another reprint, absolutely uncritical, is to be found in Isidor Zinger's Eldod ha-Doni, Podgorze 1900 pp. 5 et seq., v. Steinschneider l. c. p. 174.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> V. MG WJ. 1873 p. 489. For a similar example of Frankl's criticism, due to his uncritical use of the text, v. infra p. 100.

verbatim. 60 In the same way he thought he had found passages paralleled in the older Rabbinic literature. His general conclusion, therefore, was that the author, or compiler (מסדר), of this ritual was an ancient impostor (אחד מוייפני קדם) who had gathered his material from our Talmudic and Gaonic writings and other Halakic works no longer extant.61 These he used either verbatim or in a slightly modified form. For some of the Halakot he claimed the authority of Moses or Joshua. He ascribed the whole collection to Eldad ha-Dani, and styled it "Halakah of the Ten Tribes". The citations from the הלכות א" which we find in the older rabbinic authors. Reifmann thought. were not quotations from Eldad's ritual, but rather sources from which this impostor drew. The latter, Reifmann implies, must have lived at least before Jacob ben Asher, the author of the Turim, who died in 1340. He bases this view on the fact that in four instances there is complete agreement-verbatim et literatim-between the Responsum and the Tur and he therefore concludes that Jacob ben Asher made use of the Responsum.62 This interpretation of Reifmann, as we shall soon see, is erroneous. It is, however, to his credit that he overthrew the view which had enjoyed universal acceptance before him, namely "whatever is ascribed to Eldad is authentic, i. e. was actually written by him".63 Reifmann pronounced the entire Responsum spurious. In this he went too far, for, as we shall presently establish, the passages which led him to regard the Responsum as a forgery, are interpolations.

Reifmann's investigation was followed by Epstein's study of the Responsum. Epstein scarcely took any notice of Reifmann's results. Confronted by the patent contradictions in the Responsum itself, such as the existence of two totally different decisions on the same Halakah, and the glaring discrepancies between the Responsum and Recension A, he sought to bring about harmony by means of slight textual emendations or forced explanations. He attempted to maintain the genuineness of even the most palpable Talmudic interpolations in the Responsum—some of which Steinschneider had already pointed out—and resorted to the hypothesis that Eldad had become acquainted with the

 <sup>60</sup> V. Ha-Karmel, vol. VIII pp. 264, 269 et seq.
 61 L. c. p. 280.
 62 V. Recension B., nos. 91, 92, 10, 16 | Tur, Yoreh De'ah §§ 35, 53, 55;
 63 V. Frankl in MG WJ. 1874 p. 552.

Talmud in Kairwan and, therefore, incorporated several Talmudic Halakot in his Ritual.

Epstein thus left the critical study of the Responsum where it had stood before Reifmann's essay appeared. Neither did I. H. Weiss make any advance. He did, indeed, point out an additional discrepancy between the Responsum and Recension A, but this was, to him, only further evidence that Eldad was a mere impostor. 64

There is, therefore, no need of an apology for undertaking anew a critical examination of the text. To sum up the results of our investigation:

- 1. The form of the Responsum has undergone extensive alteration under Talmudic and Rabbinic influence. Frequently the less familiar words, phrases, and constructions of the original have been replaced by the more usual terminology of Talmudic-Rabbinic literature. Thus there is substituted in the Responsum for py (v. B, note 15); עד כשיעור for עד (v. B, note 15); עד כשיעור for קלה (v. B, note 105); עד החרים אותו for ברנרת (v. B, note 105); אים החרים אותו for החרים אותו (v. B, note 105) הקב"ה התיר לנו כמותו (v. B, note 105) הקב"ה התיר לנו כמותו (v. B, note 105) הקבה לישראל התיר אותו להם במקום אחר
- 2. The original Halakot of Eldad have been changed completely in a number of instances, so as to make them agree with the Talmudic or Rabbinic Halakah. Thus, e. g., where the original text read ניקב המחול בעביו (A,  $\S$  21), the Responsum now reads ניקב המחול בעביו מרפה, the very opposite, the change having been made to bring about conformity with Hullin, 55b, and the current Halakah (v. B, note 33). Similarly the DN1 ימצא כלייה אחת גדולה ואחת קמנה כחרדל או כעדשה אין עליו בריקה of A (§ 20) is changed in the Reponsum to the יכן כוליא שהקטינה עד כפו בדקה ועד כענב בנסה, מרפה of Hullin. l. c., and the Halakic codes (v. B, note 36). For כי ישאר במספר in A (§ 16), which deals של ימין מימין כמות בשמאל בשוה כשר הוא with the decision concerning fractured ribs, we find substituted DN in accordance, מצאת בהמה שנשתברו צלעותיה הגדולות ברובן מרפה with Hullin, 52a, and our Halakah (v. B, note 38); for the Halakah of Eldad concerning an ox that has fallen into a pit (A. § 24), the corresponding Halakah, taken from the Tur, Yoreh Deah, § 58 has been substituted; compare also B, no. 21 b, with A § 32, and B, note 51.

3. The Responsum has been enlarged through numerous later additions, some of which are altogether inconsistent with the preceding Halakot of Eldad, and even with the corresponding Halakot in A. Of these interpolations some were suggested by the Ritual itself (comp. או מוס in no. 1, v. note 3; או מוס in no. 24, v. note 80). Others were taken from the Talmud (cf. לבית חללו no. 8, v. note 22; no. 8, v. note 22; no. 22, v. note 58) or from some early Halakic code (cf. או מוס מון כשרה no. 2, v. note 6). Thus, at least in six instances passages are taken verbatim from Tur, Yoreh De'ah. It is, of course, evident that these interpolations were taken from the Tur, and not, as Reifmann thought, that the Tur took these passages from the Responsum.

Interpolations from the Tur in the Responsum are most frequent in two places. At the close of no. 9 there occur in succession three interpolations taken literally from Tur, Yoreh De'ah, §§ 53, 55 and 56 (v. note 26). Again, at the close of no. 17 there are likewise three successive interpolations from the Tur, 8859,58 and 60 (v. notes 45-47). The interpolations following no. 17 may be very readily explained. A reader or a copyist who missed the Halakot on flaying (הגלורה, no. 18\* = Tur § 59) and on apoplexy etc. אחוות הדם והמעושנת המצוננת), no.  $19^* = Tur$ § 60) supplied the deficiency from the Tur (§§ 59, 60). The third passage (no. 19) represents a substitution of the Halakah of the Tur (§ 58) for the Halakah of Eldad on the case of an ox that has fallen into a pit (= A, § 24). The adoption of §§ 59 and 60 from the Tur suggested also the adoption of the Halakah of the preceding paragraph of the Tur (§ 58) in place of Eldad's Halakah.

The position of the interpolations after no. 9 (9\*, 1, 2, 3) is inexplicable to me. They very plainly interrupt the continuity, for the discussion on the trachea and the esophagus (no. 9) is properly followed by the discussion on the lungs (no. 10). This sequence is also indicated in no. 8 הגרנה נקב קרום הושם נקבה הראה וכוי... It is remotely possible that in the original text of the Responsum there occurred a passage corresponding to the משבר העצם or the משבר בראש עצם of A, § 8b, d. The word נשתבר בראש עצם suggested another Halakah beginning with משתברו (no. 9\*, 1) and led to its introduction into the text at this point.

There can be no doubt, however, that these passages are

later interpolations, taken verbatim from the *Tur*. The first and third (9\*, 1, 3) absolutely contradict nos. 16 and 17 in the Responsum, passages the authenticity of which is vouched for by Recension A. The second passage (no. 9\*, 2) does not occur in Recension A, and it is incomplete. The conclusion of the paragraph in the *Tur* (§ 55) from which this interpolation is taken, occurs as an interpolation between nos. 16 and 17 (v. B, note 41).

Other disturbing interpolations from the Tur are found in no. 10 = Tur § 35 (v. note 27), in no. 12 = Tur § 36 (v. note 30) and in no. 14 = Tur § 44 (v. note 36). These also may be explained as the insertions of a reader or copyist. The absence of a Halakah on the NTI in the description of the lung in no. 10, suggested the interpolation of the appropriate passage from the Tur (§ 35). The meagerness of the Responsum at this point, even as compared with A, may have afforded special motive for this insertion (v. B, note 27). The interpolations in nos. 12 and 14 are similarly due to the absence of the usual Rabbinic Halakot on these subjects in the Responsum. The passages are likewise taken from the Tur §§ 36 and 44 respectively (v. notes 30 and 36).

It is thus obvious that the text of the Responsum has been worked over repeatedly before it assumed its present form. The steps in the process can not well be traced now. Stripped of its most patent Rabbinic and Talmudic interpolations, and of alterations in style and substance, what remains is an approximation to the original epitome of Eldad's Ritual. As such, aside from its intrinsic value, it is highly important as a means of controlling Recension A.

In our text of the Responsum passages or single words which have undergone alterations either in style or in substance are printed in smaller type. Interpolations, taken from the Talmud, the *Tur* or some other code, are printed in Rashi script.

Comparing the Responsum with Recension A, it will be seen that in the Responsum sections are missing to correspond with §§ 7, 8a, 9a, c, d, e, f, g, h, 12, 14, 18, 22, 25, 26 to 31, 33 in A. (On § 13 and § 19 v. B, notes 20 and 29, and on § 27 v. B, note 80.)

An examination of the sections omitted shows that in general these passages are the non-Halakic parts, transitional and introductory remarks, and other more or less unessential state-

ments that would naturally be omitted in an epitome. The Responsum is practical. It seeks primarily to give a succinct statement of the Halakot that differ from the generally accepted Ritual. This accounts for the omission of passages like § 7. which is merely introductory to part II, and of § 25 which forms a transition to part III and does not add anything to the information contained in § 24 = B, no. 19. In no. 21c, which corresponds to A, § 32c, the stories of miracles and the purely academic discussions are likewise discarded and only the Halakah is given. The frequency of purely academic discussions in part III64a may, perhaps, account for the omission of a great deal of this section of the Ritual. It is not clear, however, why only § 32 has been retained of the entire part III, and the long, purely Halakic § 33 is missing. Especially strange is the absence of regulations so characteristic of this Ritual and so strongly emphasized by Rabbinic authorities as those contained in §§ 26 and 31.65

Other omissions can be explained as due to the fact that the text has been mutilated and parts of it have been lost. In no. 10 the incongruity of the answer to the question, referred to above is a clear instance of this (v. B, note 28). In the same way the absence of Halakot, such as would correspond to §§ 8a, 12, 14, 18 in A, may be accounted for. It is not unreasonable to assume that what now remains of the Responsum, after the interpolations are removed, is less comprehensive than it was in its original form.

One other point to be noted, in comparing the Responsum and Recension A, is the condensation of the material in the Responsum. In one instance, three sections of Recension A (§§ 35, 36 and 38) are condensed into one section of the Responsum (no. 23), the topics being merely indicated. In another instance

<sup>64°</sup> Cf. e. g. the argument that the החימה is a חפלה (§ 26), and the distinction drawn between המוכח המוכח אבילה and אבילה.

<sup>65</sup> This section treats of cases in which the act of slaughtering is performed by a person, who is naked, unclean, blind or leprous, or by a mourner, a woman, a youth (i. e. one who is not yet 18 years of age), or an intoxicated person. Further there are here cases dealt with in which the act is performed by one who does not face in the proper direction or in which the act is performed at night i. e. in the dark.

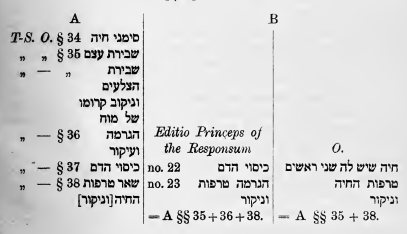
two rather distinct sections of A ( $\S$  34, סימני and [ $\S$  40, סימני are combined into one section of the Responsum (no. 25, סימני חיה ועוף).

While the comparison of B with A reveals many gaps in the Responsum B, B, on the other hand, supplies two Halakot which are missing in A. One of these is found in no. 13 of the Responsum treating of a case in which the spleen and the ribs, or the spleen and the reticulum, have grown together (v. B, note 33). The other occurs in no. 17 of the Responsum, and treats of a case in which the קבוץ הנידים is missing (v. B, note 43). Another Halakah missing in A is perhaps contained in no. 9. This deals with the case of a tumor that has formed between the esophagus and the trachea (v. ib. note 25).

Obviously it is not always easy to determine, with accuracy, which sections in B correspond to given sections in A. In B I have given in parenthesis the number of the equivalent section in A.

We must next consider the relation of the concluding section of O (v. supra p. 12) containing the closing chapters of the Responsum with the corresponding part of the text in the editio princeps. The parallel arrangement of the topics dealt with in A, the editio princeps of the Responsum, and in O in the following table makes evident that the editio princeps has preserved the original order much better than O.

# IV. [ועוף] הלכות חיה הלכות



| A                         | В                     |           |
|---------------------------|-----------------------|-----------|
| [T-S.—§ אים לה 39 [T-S.—] | no. 24 חיה שיש לה שני | סימני עוף |
| שני ראשים                 | ראשים                 |           |
| [ " — § 40 סימני עוף      | מימני חיה ועוף no. 25 | כיסוי הדם |

From the fact that the arrangement of the material in A and the order of topics given in the editio princeps coincide for the sections for which we can control the one by the other (§§ 35—38 corresponding to nos. 22 and 23), we may infer that the order of treatment was the same also for the subsequent sections. On the basis of the editio princeps we can thus indicate the topics, in the order in which they were treated, in the part of Recension A no longer extant.

Linguistic evidence would also tend to confirm the view that O is of later origin than the text of the editio princeps.

Thus in a number of instances O uses the neo-Hebraic in place of the Biblical idiom. So e. g. instead of אלא (ע. note 75); instead of לבדו (ib.), בא אלא (ע. note 75); instead of לבדו (ib.), בא אלא (ע. note 76); instead of אמר (ע. note 90); instead of אמר (ע. note 90); instead of דבר לו and אמר לו no. 25), אמר לו notes 91 and 99) etc. O is valuable, however, in as much as it checks the text of the editio princeps (v. especially notes 57 and 58), and preserves for us, in some instances, (v. notes 80, 82 and 84) a better, and even older version of the Responsum than the one represented in the text of the editio princeps. It would seem probable, therefore, that O is based on a text that represents an independent development of the original text of the Responsum, and although, as a whole, it is to be dated later than the text preserved in the editio princeps, it does, nevertheless, retain, in some instances, more original readings.

### CHAPTER III.

## PLAN AND CONTENTS.

The Ritual is divided into four or five distinct parts. Each part opens with the introductory phrase ממר יהושע בן נון מפי משה אמר יהושע בן נון מפי משה This phrase is found only at the beginning of a part or division, and serves to mark off one part from another. Throughout this work there is a definite schematic arrangement of the subject-matter which is unique in Halakic literature.

The first part of the Ritual (I) is here designated by הלכות שחישה, a title justified by the words בהלכות שחישה שלהם אומרים, a title justified by the words בהלכות שחישה, a title justified by the words בהלכות שחישה, a title justified by the words by which this part of the Eldad Halakot is introduced in the Responsum. The second part (II) I have styled הלכות שרפות in accordance with the introductory words שלהם מרפות שלהם והכין דרך הלכות שרפות שלהם והכין דרך הלכות שרפות והלכות שרפות אלדר הדני in the Responsum, and the caption, warence of any descriptive terms in the references to part III, I have used the word שנולים which describes the subject-matter. Over the fourth part (IV) I have put the heading הלכות חיה warranted by the words, ווא שינא פי אחכאם אלחיה with which Ibn Gama' introduces his citation of § 36 from this part. Owing to the incomplete state of the

text of the sections on חיה and עוף in A, it is impossible to determine whether the הלכות עוף originally formed a distinct division in the Ritual (V) or only a part of the הלכות חיה.

The arrangement of the subject-matter in the Ritual can best be shown by the following summary of its contents:

#### I.

- § 1. Introductory statement regarding the five rules of slaughtering and an enumeration of the rules.
  - §§ 2-6. The five rules of slaughtering discussed.

#### II.

- § 7. Introduction to the subject of Terefot.
- § 8a. Perforation of meninges.
  - b. Fracture of the skull, involving no injury to the meninges.
  - c. Fracture of the skull involving the injury of the meninges.
  - d. Paralysis of central origin—gid (v. note 57).
- § 9a. Color of the lungs, in disease.
  - b. Anatomy of the lungs, normal and anomalous formations.
  - c. Atrophy of a lobe of the lungs.
  - d. Partial union of the minor lobes.
  - e. Complete union of the minor lobes.
  - f. Union of a minor lobe with a major lobe.
  - g. Union of a minor lobe with the trachea or œsophagus.
  - h. Union of a lobe of the lung with the heart.
- § 10. The [other] organs, the perforation of which renders the animal unfit for food.
  - § 11. Perforation of the œsophagus.
  - § 12. Perforation of the trachea.
- § 13. Perforation of the heart; swelling of the heart (due to traumatic pericarditis).
- § 14. Adhesion of the gall-bladder to the peritoneum; cholecystitis; healed perforation of the gall-bladder.
- § 15. Union of the lobes of the lungs with the dorsal wall deformities of the thorax.
  - § 16. The ribs.
  - § 17. Fractures of the extremities.
  - § 18. Injuries of the spinal cord.
- § 19. Formation of a blood clot on the omentum of the liver ("two livers"); absence or atrophy of the liver.

- § 20. Absence or atrophy of a kidney.
- § 21. Absence or perforation of the spleen.
- § 22. Perforation of the intestines.
- § 23. Domestic animals that have been attacked by beasts of prey.
  - § 24. Domestic animals that have fallen into a pit.
- § 25. Domestic animals that have fallen into a stream; remarks introductory to Part Three.

### III.

- § 26. Requirement to face northward during the act of slaughtering and the reason therefore; disqualifications for the act of slaughtering; animals that may be slaughtered for food, but not for sacrifice (illustrated by §§ 27—30).
  - § 27. Two-headed animals.
  - § 28. Animals having deformed extremities.
  - § 29. Animals afflicted with congenital arthritis.
- § 30. An animal with one of its extremities shorter than the others (as the result of a fracture).
- § 31. Persons disqualified for slaughtering (continued from § 26) and conditions which vitiate the act of slaughtering.
- § 32. Cases in which the act of slaughtering is not required in order to make the animal fit for food (a, b and c below)
- a. The young born while the parent animal is being slaughtered.
- b. Foetus, which has only half emerged from the vagina at the time the parent animal is slaughtered.
  - c. Miraculous story illustrative of a.
- § 33 a. Ben Peku'ah, and evasions of the prohibition of the (Lev. XXII, 28).
  - b. Prohibition of אותו ואת בנו.
  - c. Prohibition of בשר בחלב (Ex. XXIII, 19).
- d. Disposition of the carcases in a case of אותו ואת בנו; intentional violation of this prohibition.
- e. A method of determining the relation of the young to the parent animal.

#### IV.

- § 34. Distinguishing marks of clean and unclean game.
- § 35. Applicability to game animals of the regulations con-

cerning domestic animals that have suffered fractures of bones or injuries of the brain.

§ 36. Applicability of the *Hagramah* and the other regulations for slaughtering except '*Ikkur* to game animals and fowl; permissibility of '*Ikkur* in the case of game animals and fowl.

§ 37. Covering of the blood (כסוי הדם) (Lev. XVII, 13).

§ 38. Applicability of the regulations concerning inspection (בדיקה) to game animals [except as regards Nikkur].

[§ 39. Slaughtering of double-headed game animals].

[§ 40. Distinguishing characteristics of clean and unclean fowl]. Owing to the incomplete state of the text of A, the contents of §§ 39 and 40 and of the the concluding part of § 38 must be inferred from the Responsum (nos. 23-25, v. supra pp. 23-24). The Responsum is likewise our source for restoring the Halakah on the union of the spleen with the ribs or with the reticulum (B, no. 13) in A, § 21; and likewise for restoring the Halakah on the absence of the קיבוץ הגידים (B, no. 17) at the end of § 17 or between § 17 and § 18 (v. supra p. 23). The reference of Rabbenu Nissim<sup>65a</sup> (Alfasi, on Hullin III s. v. ממושת גף בעוף מרפה, cited by Epstein p. 138) to a Halakah of Eldad concerning fractures of the legs or wings of fowl, indicates that § 40 was followed by at least one more section dealing in a manner analogous with § 35, with fractures of the legs and wings of fowl, and, most likely, also with other Terefot in fowl. Similarly, the reference in Sefer ha-Terumah (no. 8 cited by Reifmann p. 103, Epstein, ib.) and in Haggahot Maimuniyot (ב' II, letter 'ב) to a passage in the כתב רבי אלדד הדגי, which does not occur in any of our texts, affords further evidence that even the הלכות שחימה of Eldad, in the form in which we possess them, are incomplete. We are therefore not yet in a position to reconstruct the Ritual of Eldad in its entirety.

In conclusion, a few words should be said of the arrangement of the subject-matter in the Responsum. The Responsum contains the same general divisions as A, and on the whole adheres to the arrangement of A in detail. In the Responsum, parts I and II are, moreover, distinctly indicated by introductory phrases descriptive of the contents. In part I we find the same sequence

<sup>&</sup>lt;sup>65a</sup> An older source than Rabbenu Nissim, in which this Halakah of Eldad is referred to, is the *Sefer ha-ʿIttur* (Lemberg 1860), II p. 13a: שמעתי שרי אלדר הרגי החמיר בפרק שלישי של נף הנשבר שהוא פסול בעוף.

in the presentation of rules of slaughtering as in A. Part II, however, does not always retain the order of A. Passing over part III which preserves only a single section of A, we note that part IV again follows the arrangement of A rather closely.

The following are the sections of A preserved in the Responsum. The numbers of the sections in A and B indicate the extent to which the two texts coincide in arrangement, and also the extent to which B reproduces A. It will be observed that part I is complete, and that part II is relatively full. Part III is remarkably short, part IV on the other hand is relatively complete, except for the conclusion, where the Halakah on proceed by Rabbenu Nissim (v. supra p. 28) is missing in the Responsum as well as in A.

I. nos.  $1-6 = \S\S 1-6$ .

II. no.  $7a = \S 8b$ , no.  $7b = \S 8c$ , no.  $8 = \S 10$ , no.  $9 = \S 11$ ?), no.  $10 = \S 9b$ , no.  $11 = \S 19$ ?), no.  $12 = \S 15$ , no.  $13 = \S 21$ , no.  $14 = \S 20$ , no.  $15 = \S 16$ , no.  $16 = \S 17$ , no. 17, no.  $19 = \S 24$ , no.  $20 = \S 23$ .

III. no.  $21a = \S 32b$ , no.  $21b = \S 32a$ , no.  $21c = \S 32c$ . IV. no.  $22 = \S 37$ , no.  $23 = \S\S 35 + 36 + 38$ ; no.  $24 = \S 27 + [\S 39]$ , no.  $25 = \S 34 + [\S 40]$ .

# CHAPTER IV.

### THE LANGUAGE OF THE RITUAL.

The language used by Eldad presents one of the most difficult problems. If we could determine, accurately, the character of his Hebrew, we would possess a very important clue to the country from which Eldad came. The material for solving the problem is, however, most meagre. It is limited to the Ritual and to the few fragments preserved by the community of Kairwan in their Epistle to the Gaon, and by the older lexicographers. In the remarks that follow, the aim is not to set up a new hypothesis as to the home of Eldad's Hebrew, but only to give a

<sup>&</sup>lt;sup>65 b</sup> We need scarcely point out that such phrases as ועור, ועור אמר לנו are part of the form of the Responsum, serving merely to introduce the material taken from the Ritual.

brief characterization of the language of the Ritual. A glossary is added in which the derivation and meaning of the peculiar words and idioms, used by Eldad, are explained. On the whole, I am in agreement with Epstein (p. IX et seq.) in his views on the language of Eldad.

The general characteristics of the language of Eldad may be summarized as follows:

1. The Hebrew, viewed from the standpoint of the Gaonic idiom, is of an archaic type. It approaches more nearly the Hebrew of the Bible than that of the Mishnaic or of the Talmudic-Gaonic literature. Nevertheless it manifests certain dialectic peculiarities of its own. It bears the impress of a language spoken or written by Jews at some time and in some country and of an independent development there, similar to that of the Halakah written in it. The language in itself does not give evidence of having been created ad hoc. The old lexicographers never suspected its genuineness, or they would not have cited it as authority for their explanation of Hebrew words. Thus Jehuda ibn Koreish seems to refer to this idiom as authority for the explanation of the word שניון in Psalm VII, 1, claiming to have learned the particular usage from "a Danite" (cf. Glossary infra s. v. and Steinschneider, Die Arabische Literatur § 35). Dunash ibn Tamim, who lived in the middle of the tenth century (v. Steinschneider l. c. § 36), presumably the author of an ancient commentary on the Sefer Yezirah, had a theory that "Hebrew is a pure Arabic", and he asserts that he derived it from "the Danites". (v. Steinschneider, Introduction to the Arabic Literature of the Jews in J. Q. R. XIII pp. 306 and 315 et seq.) Ibn Gama' made a detailed study of Eldad's vocabulary, and arrived at new conclusions, which he asks the reader to examine thoroughly.66 Even as late as the second half of the thirteenth century Tanhum Yerushalmi, who lived in Asia, referred his explanation of Lam. IV, 8 to the usage of "a Hebrew, living in the desert, known as the Danite, on account of his relation to the tribe of Dan". (cf. Glossary infra s. v. צפר and Pinsker, Likkute Kadmoniyot p. 180.)67

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> In the Risâle itself, as far as I can see, Ibn Gama explains only the etymology of one (v. Gl. s. v.) and the use of prining tead of v. p. 66 note 104).

<sup>67</sup> Cf. also Hasdai Ibn Shaprut's remarks on Eldad's Hebrew: והיה מדבר לא נעלם ממנו (v. Epstein p. 70).

The following may be regarded as dialectic peculiarities in the language of Eldad:

- a) His preference for the Hiphil form: הבין, העמים, יגריר הבין, העמים יגריר (v. Glossary, s. vv.); ירביצו (§ 33e), instead of ירבצו etc.
- b) Unusual formations derived from Hebrew roots: העמים from קים אוכלא קעם קובל from עכול אוכלא אוכלא קעם from אוכלא אוכלא קעם קעם from פסוגה פרים האם from the adverb רומש פתאם התתיות; (v. Glossary s. vv.).
- c) The use of Hebrew words in a sense in which they do not occur elsewhere: אַיקור, "sinew"; גמיה, "span"; ספק, "skin"; עיקור, "interference with the free movement of an animal's legs during the act of slaughtering"; קרב, "reticulum"; (v. Glossary s. vv.).
- d) The use of words of Syriac origin (sometimes in Hebrew formations), which are not found elsewhere in Hebrew. Examples of this are מסרינות ; שִּבְּבּשׁ = חרכש; שִּבְבּשׁ = חרכש; ענות , עני (v. Glossary s. vv.).

Epstein (p. x) has collected some of the archaisms which Eldad uses. His list may be supplemented by the words given on p. 15 supra. Attention should also be called to Eldad's use of poetic expressions in the Bible, such as מחץ to denote "to kick, to trample", and קרקר "the pate" for "head" (v. Glossary s. vv.).

2. Eldad's Hebrew abounds in Arabisms. The influence of Arabic is undeniable. Epstein concludes, therefore, the testimony of the people of Kairwan to the contrary notwithstanding 68, that Eldad knew Arabic and could speak it. This conclusion does not follow inevitably, for there are other instances of Jewish writers who did not know Arabic, but who, nevertheless, used a Hebrew style which showed Arabic influence. The language of Eldad contains moreover Syriac as well as Arabic elements, although the influence of Syriac is not very marked. It would, therefore, be logical to assume that Eldad knew also Syriac. It is, however, possible that the language of the country in which Eldad lived, was influenced by the Arabic.

The influence of the Arabic is shown in the adoption of

a) Arabic words, some of which are given a Hebrew form:

<sup>68</sup> Responsum (ed. Epstein p. 5 no. 5) וזה אלדר הדני אפילו דבור אחד אינו מבין לא מלשון כוש ולא מלשון ישמעאל אלא לשון הקדש לבר.

- b) Arabic idioms which, at a subsequent time, became rather common in the later Arabicized Hebrew: כן יעבור על החיות בי יעבור על החיות החרים אותו הקבה לישראל ; לינוט בי יבי ולינו והקבה לישראל ; כי בי יעבור עלינו personae; hence אסור עלינו in place of Hebrew אסור לנו compare, however, Mishnah, Erubin VIII. 4 (v. Glossary s. vv.).
- c) Arabic constructions in grammar and syntax. The placing of the demonstrative pronoun before its noun is one instance: 69 אחר ואת השחיםה ( $\S$  22, T-S, P); אחר ואת השחיםה ( $\S$  33 b, P); וה היום ( $\S$  23 T-S); בואת הלילה ( $\S$  23 T-S); זה היום ( $\S$  , no. 21).

The evidences for the genuineness of the Hebrew of Eldad noted under no. 1 make it impossible to regard our text of Eldad's Ritual as a translation from an Arabic original. As Epstein has successfully shown in his criticism of Rapoport (Mahberet he-'Aruk. ed. Stern p. xi column a), such an assumption is entirely out of the question in the case of the Responsum, the text of which is free from Arabisms, with the single exception of בואת הלילה.

The following Glossary gives the words and phrases of the Ritual which are either obscure in meaning or are used in a peculiar sense.

### GLOSSARY.

1. בסום הותו הגה אותו הות דסום קמן או דסום קמן הותו הגה אותו הותו (§ 23). Assuming סום to be the correct reading (v. A, note 237), we may perhaps account for it as a mutilation of דסיפום Greek δασύπους. This word is used in the Septuagint to translate ארנבת

<sup>69</sup> app occurs as feminine in Job XX, 9; II Sam. XVII, 12.

is here erroneously treated as feminine.

(Lev. XI, 6, Deut. XIV, 7; cf. de Lagarde, Librorum Veteris Testamenti Canonicorum Pars Prior Graece, Göttingen 1883 l. c.). Of the same origin is the Ethiopic  $D\hat{a}s\hat{i}p\hat{o}d\hat{a}$ , species leporis vel cuniculi, v. Dillmann, Lexicon s. v. col. 1098. If the reading DIDI is the correct one, this name of the animal may be derived from  $\sqrt{DI}$ , "to break."

Epsteins's emendation DID (p. 115) is impossible in the context.

2. הבין a) "to notice, to perceive". (In Biblical Hebrew the Qal is preferred) in this sense אבין מקום הצלע: (no. 12); ואם לא הבין אליה ומתה (no. 6).

b) "to understand" (as in Biblical Hebrew): דבר זה הבין (no. 22), or "to explain, to interpret", as in 'Abodah Zarah אמר רבי עקיבא אני אובין לפגיך (cf. Weiss in Ha-Hoker I p. 160 and Bacher, Die exegetische Terminologie, Leipzig 1905, I p. 8—9).

c) "to investigate, to examine": גבין אם יש בו (no. 13); גבין אם יש מום (no. 13); ויבין מקום המאכלת אם נקבה הגרגרת שלא במקום שחימה (no. 4 cf. B. note 11).

3. וכל אשר החרים אותו הֹקֹבֹה לישראל התיר אותו להם במקום החרים אותו וכל אשר החרים אותו הקבה לישראל התיר אותו להם במקום personae. The joining of a subordinate clause with the main clause without the conjunctive particle החרים (§ 33b) and in יאכור יאכל על שלחן אחר (§ 33c) follows the usage of the vulgar Arabic. Cf. Spitta-Bey, Grammatik des Arabischen Vulgürdialektes von Ägypten, Leipzig 1880, pp. 424 et. seq.

4. ואם ימות ולא המחצו ידיו ורגליו מחץ ידים וגו' :המחצו (§ 6). ערבש רגלים וידים ווי is used here as synonymous with חרבש סידים סידים וידים ווידים ידים ווידים זה התבעם and בעמ ברגלים וידים ווידים וווידים וווידים בעמ ברגלים בער ברגלים וידים וווידים ווווידים בער ברגלים וידים וווידים וו

Epstein (p. 108 note 17) traces it to the Arabic בשמי Jactavit pedem suam animal jugulatum (v. Freytag s. v. IV. p. 154). But the Arabic equivalent of Hebrew שבים בו היא both phonetically and according to the meaning (cf. also Assyrian mahâṣu, Delitzsch, Handwörterbuch p. 398), not שבים. In view of the biblical usage of מחץ it is not necessary to seek an Arabic derivation for this word.

4. ואם העמיםה המבעת הנדולה העמים ( $\S$  5); וכי העמים וכי העמים ( $\S$  5); ואם שחם כהוגן החת הטבעת ( $ib.,\ v.\ {
m note}\ 28a$ ); ואם שחם כהוגן החת הטבעת

ed from the biblical מין, which Eldad uses in place of the Greek derivatve קולמום, commonly used in Talmud, Targumim and Midrashim (v. Blau, "Studien zum althebräischen Buchwesen", p. 170, note 5). Neubauer, Journal Asiatique 1862 p. 206 note 1, wrongly traces it to the Arabic ב" "to slit".

נתתך הזרם ממנו (§ 30); והזרמים נתרפקו על יד כהוגן (§ 30); ונחתך הזרם מחותכות (§ 18); הזרמות עומדות במקומיה and המקומיה (§ 17). (§ 17). "sinew", is evidently a Hebrew translation of Aramaic ניבא (from V וורם בעוב). Dr. Ginzberg informs me that יו in the writings of the middle ages denotes "the circulation of the blood."

7. ותחרבש: חרבשה רגליה פרם תפות וחרבשה ותרבשה וחרבשה וחרבשה וחרבשה ( $\S$  36, G), where T-S has ידיה ורגליה. The context indicates that the meaning is: "the animal kicks with its feet". Cf. Neo-Syriac הַּבָּבָּי agitavit (Smith, Thesaurus s. v. p. 1366). This word is rare. Perhaps the reading in both places should be תחרבש, a reading which is actually found in T-S  $\S$  35; v. next article.

According to Steinschneider, J. Z. II p. 300 הערכשה is a mutilated form of Talmudic כירכשה or השכשה. Neubauer, l. c., compares Arabic בי, "to bend a bow". Epstein is misled by the corrupt reading ייחרפש of P in § 24 which he emends to (= Hiphil of רפם = רפש "to shake, to move"). In order to obtain the meaning required here by the context he would have to emend to in § 6 and infred in § 35.

 $(S_1, T-S)$  את ידו ורגלו: חרכש (את ידו ורגלו: חרכש (את ידו ורגלו: חרכש (את ידו ורגלו: חרכש (את ידו ורגלו:  $(S_1, T-S)$ ) ויחרכש (את ידו ורגלוית) (אותרבי (אותרבי (את ידו ורגלוית) (אותרבי (את ידו ורגלוית) את ידו וורגלוית) את ידו וורגלוית (את ידו וורגלוית) את ידו וורגלוית) את ידו וורגלוית (את יד

9. כי פעמים יגריר יגריר אותו אני רואה אותו אבל ( $\S$  34); כי פעמים יגריר (ib.); אבל אם הוא ירעה בראש הימין ויגריר ( $\S$  27) etc. (in Biblical Hebrew the Qal or Niphal is used) — יַּגָּר "to chew the cud".

I find the Hiphil of גרו in the sense of "to smart" in Joseph [Benveniste] Vidal's Hebrew translation of Joshua Lorki's medical

work נרם המעלות (v. Steinschneider, Hebr. Übersetzungen p. 762): מערות הוא מעם ימרק הלשון ויגרירה גרירה קלה בלא שעירות (quoted in Kaufmann's Die Sinne p. 166 note 9).

10. ילקיש (\$ 8d): "The meninges begin to seeth or bubble i. e. to form gas" (v. A note 57). If שיליש is not a mere scribal error for שיליש (Epstein p. 112 no. 3: שיליש), the root may perhaps be related to the Arabic "the camel has her mouth covered with postules" (v. Lane s. v. p. 2671), the postules looking like bubbling water. The more probable derivation of ילקיש from the Hebrew noun מלקוש, "bubbles of the rain", is suggested by Dr. Ginzberg.

11. ויסחסחיהו מן הכנד ייסחסחיהו (§ 37): "Make the blood flow out of the garment", — Arabic שבשיש and יישבישש, "to flow from above, to pour fourth", (v. Lane s. v. p. 1313), Ethiopic zâḥzḥa (v. Dillmann, col. 1039). It is, however, possible that יכחסחיהו is merely a different spelling for יצחצחיהו, from אונים, "to wash, to clean." Cf. 'Aruk s. v.

12. כאשר יבוא נוקבו בצאן ובבקר כן יעבור על החיות יעבור יעבור (§ 35), באשר יבוא נוקבו בצאן ובבקר כן יעבור על החיות יעבור מוג איב, "a thing passes or takes effect or is applicable", (v. Lane s. v. p. 484). Cf. Cuzari ed. Hirschfeld p. 24 (I. 50) הובר מן כאן אליום תק עאם לא יגוו אלכוב עלי משהוראתה (In 50) משלים מואר שיהיה ובר (מבור הכוב על הגלותיו (בגלותיו (עבר אובים עיבור הכוב על הגלותיו (עבור מבים עיבור עיבור (עבור (באווי (באו

13. שיתחתה הבהמה לשחמה ייתחתה (§ 6), "he tries to throw the animal to the ground". The verb החתה seems to be denominative from החת just as the Syriac בביב submissit, subject (v. Smith, Thesaurus s. v. p. 4424), from בביב cf. also Ethiopic

athata, humiliare; athatta, dejicere, submittere (v. Dillmann, p. 553) and and ומתחתיה לרישא of Hal. Ged., ed. Venice 1548 p. 129 b, ed. Hildesheimer p. 512, [which Sefer we-Hizhir, II p. 27 (השה ומתח את) evidently misread for ומתחיה).

According to Epstein (p. 107 note 13): מן לחתות אש מיקוד ורצה לומר שהבהמה תתגרר על פני האדמה מסבת השחימה (ישעיה ל' י"ד) ורצה לומר שהבהמה תתגרר על פני האדמה באבן או ביתד!

14. ואם תראה הראש מתרפש רפישות זו כרתומות כרתומות וכר תומות ( $\S$  8d), is unintelligible. I emend to כרתינות or "leek-colored, green", (v. Jastrow, I p. 675, and A, note 57).

According to Epstein (p. 122 note 5) is an Arabic word, meaning "highland, hill". I cannot find such an Arabic word.

15. אם יצא מהשחין מים צהולים כתותים ולא הבאישו :כתותים (§ 13), "If there is exuded from the boil a light-colored (= straw colored), thin liquid, which is odorless". בתות in Biblical Hebrew, used of thin, fine oil, is here applied to another liquid. Epstein (p. 123 note 12) would emend to ברורים.

16. ואם ניקב המחול בלקשו לקשו ( $\S$  21) T-S; (P ואם ניקב), used in the same sense in which קולשא is used in Hullin 55b (antonym of בקולשו). Epstein (p. 115 no. 20) suggests בקולשו as a possible reading.

17. ואם כהמה שנשתברו ידיה או רגליה למתרפתה :למתרפתה (§ 30), "If an animal has [at one time] fractured [one of] its hind legs or fore legs" (owing to the excessive weight of its body, v. A. note 329): מבנים למתרפתה perhaps the Arabic رُوْفَى from V تُشْرُفَى from v. rebondi, arrondi par un bon point, (v. Dozy, Supplement p. 145).

According to Epstein (p. 119 no. 29) למתרפתה is equivalent to מתרפתה from  $\sqrt{8}$ . To be consistent, he should emend to גנתרפאתה.

18. ונעשה קדומו של מוח תחתהו מבודק (§ 8 c.), "If the meninges are ruptured", from  $\sqrt{p}$ קב, (Epstein p. 122 note 3). Cf. also Assyrian bataku, durchreissen, zerreissen (v. Delitzsch, p. 191).

19. ואם יש מגמע בן בשר לעור ירעיף המים בבשר כולו (§ 29); ואם יש מגמע בן בשר לעור ירעיף המים בבשר כולו (ib.); יואם המגמע מתחת העצה וכו (ib.): "If there is a collection [of pus] (i. e. an abscess forms) between the flesh and the skin causing the pus to spread in the flesh" etc. — Arabic جُنْءُ or مُحُنْءُ, "place of collecting

and the like" (v. Lane s. v. p. 459; according to Dozy, p. 217 "a medical term"; v. also Epstein, p. 127 note 40).

- 20. כי יהיה הראש כשלום ומהלותיה היא בשלום : מהל ותיה (§ 8d. P), according to Epstein (p. 122 note 4) מוחל מוחל מוחל מוחל (v. Levy N. H. Wb. III p. 39 and Nachträge ib. p. 305). The MS. vocalises ומהלותיה. The author may nevertheless have intended ומהלותיה (Cf. also Barth, Beiträge zur Erklärung des Jesaia, Berlin 1884, p. 4).
- 21. או אכלה מחם ברול מחומת ברול מחומת ברול מחומת מחומת מחומת ברול (§ 11), literally "a piercing pin of iron", Polel of עם סדר עם עלה (v. Jastrow, s. v. p. 448), a quaint tautology. Perhaps חמחום is a gloss to מחום explaining the Hebrew מחם by the more familiar Arabic בבלי, the "iron instrument [awl], used by sewers of boots, with which they figure or decorate the leather, or an instrument with a pointed extremity, used by binders of books and by others" (v. Lane s. v. בב p. 593; cf. also Fraenkel, Die Aramäischen Fremdwörter im Arabischen, p. 257).
- 22. ובעבור המסריגות ישחום מתחת המבעת הגדולה מסריגות (§ 5) אשר ישחום המדים הללו ויצא הדם כולו (§ 5) אשר יפתחו הגידים הללו ויצא הדם כולו "and on account of the blood vessels" etc., cf. Syriac מבינה and במנות המנועד הלוו מבינה הללו ויצא הדם כולו במנועד הללו ויצא הדם כולו "במנועד במנועד במנו
- 23. שיהיה דעתו של אדם מקובצת עליו; מקובצת עליו (§ 26) ודיתו לא היא מקובצת עליו (היא מקובצת עליו, "his mind is not concentrated" etc. אלבו יקבץ און לו 17. "און לו 17. "און לו 17. "און לו 17. Rashi ad loc. and also Weiss in Ha-Hoker I p. 160. יקבין is used in the sense of "attaining to consciousness" in the Midrash Bereshit Rabbati of Moses Ha-Darshan, quoted in Pugio Fidei (Leipzig 1587) p. 563, אמר רבינו יהושע בן נון ביום שנתקבצה אליו (read עליו השרת וכר הקבה למלאכי השרת וכר בוצו הארת וכר בוצו הארם ב- 1880 ב- 19. הארם הראשון דבר הקבה למלאכי השרת וכר also Epstein p. 68.

Epstein (p. 127 note 34) derives the figurative meaning of אבף from the Arabic جمع حواسه or جمع قلبه. If we are to seek an Arabic equivalent for this use of אבף, the more probable Arabic idiom would be منقبض في حاله , concentré, retiré (v. Dozy s. v. p. 300; cf. also بُنْقُ "state of concentration", v. Lane s. v. p. 2482), which corresponds phonetically to מקובצת.

קבץ is also used in a literal sense in § 15 (P) of this Ritual: או הדופן אל הדופן אל הדופן.

24. יפתרפשת : מתרפש מתרפש מתרפש ואם מתרפש (§ 8 d), "But if you see the brain swarming with worms (Parasites)" etc. פרשה Syriac בּבּי, se movit, redundavit, corrosus est (vermibus), (v. Brockelmann s. v. p. 359); רפישה Syriac בפישה reptilia, vermes (v. Brockelmann ib.). It is, however, also possible and perhaps even more correct to interpret המרפש רפישה as "soiled with dirt", from the Hebrew noun בשל which is a synonym for שים (cf. Ps. LVII, 20 and יומים ומיני רפש Midrash Tehillim to Psalm XVIII, 8 ed. Buber p. 72a). A plural המרפש to Kohut's emendation, is cited in the 'Aruk (v. s. v. שבר). The verb מתרפש could without any difficulty be taken to be denominated from the noun.

According to Epstein (p. 122 note 5) רפישה means "movement".

25. איך אנו נהכסו אין אנו נהכסו (§ 6). נְהַכְּסוּ is evidently Imperfect Piel of a secondary stem הַבָּס. This form is the Hiphil of גנס , but it is here treated as an original stem.

Epstein (p. 108 note 16) would emend to נהכיסו.

26. והא נמיה למאכלת לאחר שחימה נמיה (§ 3), literally "while a span of the knife at the end has not been used", i. e. not all of the knife has been used in slaughtering, a span of the knife being left unused. נמיה usually "the act of spanning, extending" (כנמית האוהל), Mishnah Oholot VII, 2, Tosefta ib. VIII, 2). Here it is obviously used as a measure, "a span".

Goldberg's incorrect reading (p. XIX) האונטיה obscured the meaning of the word. Of Filipowski's more correct reading (as one word p. 208 col. a) Steinschneider says (J. Z. II p. 298: vielleicht zwei Wörter, vielleicht eine vox hybrida von נמה. Frankl (M. G. W. J. 1873 p. 492) says sicherlich von מבל to be one word and emends it to הומיה, which he takes to be the Hiphil Perfect of הנמה.

If האנמיה should be read as one word, an emendation would not be necessary; אַנְמָיָה might be a form like אוכרה, derived from the Hiphil of נמה.

27. לפי שהחיה והעוף נפש הוא נפש (§ 36), "Since wild animals and birds are full of life" i. e. they are very active. נפש is here perhaps an elliptical expression for בעלי נפש or it is used

like the adjective בעל נפש with which the Peshitta renders בעל נפש of Prov. XXIII, 2.

28. ספק אחד לבן ואחד אדום ( $\S$  11); בין ספק אחד לבן ואחד אדום (ib.) = Arabic صفّات, plural صفّن, "the inferior skin, the skin beneath the upper skin and above the flesh" (v. Lane s. v. p. 1701, Epstein p. 123 note 9).

19. אם המאכלת קצרה והצואר עכול הרבה; עכול ( $\S$  3) ואם המאכלת קצרה והצואר עכול (ib.), evidently meaning in both places "thick, stout", cf. אוכלא אוכלא (v. Levy N. T. Wb. I p. 74, III p. 646; Assyrian  $akal\hat{u}tu$ , Delitzsch p. 56), a small, dry measure (v. Zuckermann, Das  $J\ddot{u}dische$  Maassystem p. 41).

Frankl (l. c.) explains עכול as meaning so viel wie אמרה, viel messend — vgl. איש מדה I Chron. XX, 6, cf. also Harkavy in Graetz, Geschichte (Hebrew edition) III p. 460 note 153. So far as I know, however, מבול does not occur, שלה being the only derivative from מדוד which is to be found, v. Kohut s. v. I p. 114. Steinschneider, l. c. would emend to מבול angeschwollen, aufgeblasen. Neubauer, l. c. says probablement le mot מבול court et gras. I can find no such Arabic word. Epstein (p. 105 note 4) would emend עבול from Arabic . "to be thick or dense",

עיקור .29 describes:

I. The condition of the animal when its feet are bound, and is synonymous with עקד, עקד and עקידה (which is a technical term used to denote the binding of the animal for sacrifice, cf. Mishnah Tamid IV, 1) ואם עיקד (עקד Tamid IV, 1) רגל החיה ושחם והיא (Tamid IV, 1) מעוקדת כשיר הוא למה אתה אומר עיקור בצאן ובבקר ממא ובחיות כשיר מעוקדת כשיר הוא למה אתה אומר עיקור בצאן ובבקר ממא ובחיות קשורות Tamid ורגליה והם קשורות Tamid ורגלים וכו". . . . . אם תקשור ידים ורגלים וכו". Tamid (Tamid Tamid Ta

II. More generally, the condition of an animal which is prevented from using its legs freely through any cause. Thus the term is used in the text to refer to an animal which is in such a position that it is prevented from moving its legs by a beam, or a wall, or because it has dug its hoofs into the ground, or because it is lying in a narrow hole in the ground. In these senses the denominative verb, derived from "yellow" is found in the

a) Qal: אסור את רגליה שתעקור (§ 24 P), where the reference is to the slaughtering of an ox that has fallen into a narrow pit.

b) Pual: ורגליה מעוקרות ( $\S$  6 G, no. 6 R).

c) Hiphil: רגליה בתוכם (no. 6 R).

d) Hitpael: ונתעקרה רגליה באבן או ביתד או בקירה ( $\S$  6 G) מושלכת בארץ ..... ולא ראה עיקור רגליה במה הן מתעקרין.

In Biblical Hebrew there occurs the verb הַּשְׁרִשׁ, "to take root", which is denominated from the noun שַּקָּשׁ, "root". In the same way Eldad seems to use the verb מַבְּע as a denominative from אָבָּע, "root". The basic meaning of אָבָע in our text would accordingly be: "to take root, to be attached to the ground" (cf. the German festgewurzelt), and the more general meaning would be: "to be prevented from the free movement of the feet in any way". The different stems of אָבָע are used to denote various ways or conditions in which the movement of the feet may be impeded. (Cf. also the Arabic عَدْ I. "to detain" and II. "to cleave, to cling, to hold fast to something", v. Lane s. v. p. 2108).

Babli Shabbat 128b (quoted also in Hal. Pes. p. 142, Hal. Ged. p. 513) expresses a caution against allowing a hen to touch the ground during the act of slaughtering, lest it may fix its claws in the ground and thus cause יעקור. The passage reads אמר אביי מן דשחים תרנגולת לכבשינהו לכרעיה בארעא אי גמי נידל ליה מידל האי מן דשחים תרנגולת לכבשינהו לכופריה בארעא אי גמי נידל להו לסימנים.

At the end of 'Ikkur (§ 6) Ibn Gama' adds the observation that this chapter should be called 'Ikkud and not 'Ikkur, for Eldad uses the verb עקר in the seems to imply that Eldad uses the verb עקר in place of עקר. In proof of this he cites הלכות חיה § 36, where עקר is used precisely in the sense of עקר (v. above sub I). This view of Ibn Gama' is, however, mistaken, for עקר does not in every case mean "to bind", as may be seen from the instances noted under II, c, d.

Epstein (p. 108 note 18) seeks to justify the remark of Ibn Gama' by referring it exclusively to the passage cited from the nin אכות היה. Such an interpretation of Ibn Gama's words: אלה וכל מענאה עלי אן הוא אלבאב ענדה אנמא יסמי עיקור בדל לים is impossible. The closing words here indicate beyond a doubt that Ibn Gama' refers to the entire chapter on עיקור, i. e. § 6 as well as § 36. Steinschneider (J. Z. II. p. 300) understood Ibn Gama' to mean that the original text actually read עקר wrote is due to the error of a scribe who regularly wrote

the more familiar word עקר, until he met with Ibn Gama's note. Epstein (l. c.) has clearly shown that Steinschneider was mistaken. A mere reference to his argument must suffice here.

- 31. או בארץ פסונה ( $\S$  6). "On ground full of holes", from V ססג (v. Levy N. H. Wb. IV p. 68 and Epstein, p. 107 note 14). Epstein's other explanation (ib.) פסנה = פסונה (ib.) "a high place" seems less acceptable.
- 32. ויש בראשיהן פרימה כרוחב אצבע :פרימה (§ 9 d), "If there is a cleft on the top, of the width of a finger", a genuine Hebrew formation from ע פרים: cf. Syriac בּוֹבָּים, fissura, rima (v. Brockelmann p. 286). There is no need for the emendation פריקה (Epstein p. 103).
- 33. כי פתאמיה, פתחם: אדם בדברים או ( $\S$  2); כי פתאמיה ( $\S$  3); אם יפתמם אותם המות ( $\S$  32a). According to Ibn Gama's explanation אותם בנתה בנתה פתמהו (v. note 1) it means "to take by surprise" (cf. Pinsker l. c. p. 108).
- 34. פתיל וות 1) In the sense of "cord, thread": אם ישתייר ממבעת ישתייר (no. 5, R) (The parallel text A  $\S$  5 has cord instead of מלא פתיל).
- 2) In the sense of a "garment", most likely a "cloak" or "mantle" in יקח הפתיל אשר עליו או בגד וישחמהו (no.  $22\ R$ , O); יקח הפתיל אל העפר ( $ib.\ R$ ); ונומל את הפתיל ומכסה בו את הדם ( $ib.\ R$ , O). Cf. Targum Onkelos to Gen. XXXVIII, 18, 25; Targum Yerushalmi to  $ib.\ 25$ , where פתיל is rendered by שושיפא "coarse cloak, mantle" ( $v.\ Jastrow\ p.\ 1543$  and Rashi ad. loc, toc שמלתך שאתה מתכסה בה

If, with Reifmann, we read סגרלו in the parallel passage in the Or Zaru'a and Mordecai (v. p. 87 note 572), we would have a further confirmation of the correctness of the meaning here given for פתיל.

Following RaMBaN to Gen. XXXVIII, 18, Epstein (p. 96 note 40) takes פחיל to mean סודר הראש, "a scarf wound around the head". In view of the fact, however, that Recension A in the parallel passage (§ 37) speaks of two בגרים, "cloak" appears to be the more probable meaning of פחיל. Epstein's other suggestion (ib.) that שחיל means אוור אוור, which he bases on RaSHBaM to Gen. XXXVIII 25, is even less satisfactory.

מתן ( $\S$  27); ויקבץ הקדקדים יחדיו קדקד על קדקד ( $\S$  27); תתן ( $\S$  27); חקדקדים קדקד על קדקד על קדקד (no. 24 R). Here קדקד cannot mean "pate, crown of the head". It is

used for "head" in general as a synonym of ארא. This usage occurs in poetical passages of the Bible (e. g. Gen. XLIX, 26 = Deut. XXXIII, 16; Psalm VII, 17, all parallel with און; cf. also Assyrian kakkadu, Kopf, Haupt (v. Delitzsch p. 592).

36. ומן הקצותיה: (נשחמה בקצותיה (נשחמה) ומן השלישית (נשחמה) ומן השחימה (ib.), according to Epstein (p. 105 note 5) עד גמר (מרי במר Cf. also Arabic ישמשון "end, accomplishment".

37. בקרב הקרב או הקיבה או הקיבה או הקיבה הבאיש יקרב והקיבה (§ 22). במעיים או בקיבה האו בקיבה והקיבה is used not in the general meaning of "intestines", but most probably in the specific meaning of [פנימית], Faltenmagen, reticulum (cf. Lewysohn  $l.\ c.\ p.\ 38$ ). From an anatomical point of view, too, this is the meaning of קרב קרב קרב לקת מן המחול לקרב . . . . . אם הקרב לקת מן המחול .

38. מצאת בו כמות הדם או כמות רומש השחפת (השחין (ביומש  $(\S~22~T\text{-}S,~P)$ ), "If you find therein a fluid that resembles blood or the expectoration (saliva ejecta) in the case of consumption". דּמָשׁ from Vימשׁ, "ejection".

Possibly in both MSS. רומש is to be read; v. next article.

39. אם רומש אות מתנו הבאיש ואם לא הבאיש מרפה: רומש (§ 13, P), "But if there is exuded matter, whether it be odorless or not, the animal can not be used for food". ביני הרומש הדאים, "filth or foul matter — that collects or concretes in the inner corner of the eye" (v. Lane s. v. p. 1156). There is, however, also this possibility to be considered, namely that שומם is derived from  $\sqrt{\Box D}$ , "to tread", and that it has the same meaning as which is almost a synonym for D0 (cf. Micah VII 10).

Epstein (p. 113 no. 13) suggests that the proper reading may perhaps be רומש.

40. מתרפש see מתרפש.

 Hoker I p. 328). Comp. also Hagigah 12b וילון אינו משמש. וילון אינו משמשות בו שתי רוחות. V. also S. Fleischer, Nachträgliches zu Levy's Chald. Wb. II p. 578a.

עד (§ 18); עד (פובות יתנתח: תונתח אל הרכובות העצה אל הרכובות (§ 18); עד (O ואם תחתיות (O אשר תשעינה תחתיות (§ 33 e, T-S, O). אשר העצים inferioritas.

43. ירחץ את פיהו במים [ו]תלפיש: תלפיש: תלפיש (§ 33c), "He shall rinse his mouth with water and spit it out". שבּל = לפש "he ejected or cast forth his spittle from his mouth" (v. Lane s. v. p. 2666); cf. also Ethiopic aflasa (II, 1), expellere, ejicere (v. Dillmann s. v.). In view of the fact, however, that Arabic בּ, as a rule, corresponds to Hebrew ב or ב, the emendation הלפים "שלפים" (Talmudic ביל "שלפים"), "to discharge, to vomit", which is frequently used, cf. e. g. Jer. Berakot VI. 10b.

44. ותממים הירכיים הירכיים (§ 36), "She tosses her head about" etc., from  $\sqrt{$  מוֹם (Epstein p. 109 note 19); cf. also Ethiopic mêța, vertere, revertere (v. Dillmann s. v. p. 214).

We add here the three words, which are cited in the Responsum, as specimens of the peculiarities of Eldad's vocabulary (Epstein p. 5 no. 5). The text of the ed. pr. at this point is particularly unreliable, two entirely different readings beeing found for two of the words in codex British Museum Ad. 27 129 (Müller p. 18).

1. פילפול ב דרמוש, according to Frankl (M. G. W. J. 1873 p. 491) durchdringend, scharf, bei späteren auch vom Geschmack beissend, pikant, v. Ducange s. v. See, however, Neubauer in J. Q. R. I p. 110 note 1. Dr. Ginzberg, in a letter to the author, suggests that the word is formed from דרוש by the insertion of a p and that it means: "dialectics, explanation" (פילפול). Codex British Museum has an entirely different reading at this point. Instead of the words פילפול דרמוש of the ed. pr. the reading is לאושכפא קורין מרסים, "a saddler (or shoemaker) is called by them ערין הססיף, from ערין הייסיף, "to cut, to crush, to break into small pieces".

2. ציפור ביקות, according to Frankl (l. c.) = רקת, the name of a place in Naphtali (Joshua XIX, 35). The use of for זפור is due to Eldad's misunderstanding of Megillah

6a רקת זו צפורי and consequent identification of אים with צפורי. This explanation is ingenious rather than plausible. Reifmann would read here דבקות instead of ריקות, for according to Tanhum Yerushalmi (v. infra p. 44) דבק is used in Eldad's vocabulary as a synonym of 32. To be consistent Reifmann should also emend נפוד to ציפוד or צפר. Metz in M. G. W. J. 1879 p. 187 notes that according to Flad "Kurze Schilderung der Abessynischen Juden", 1869, p. 23, rekus among the Falashas corresponds to This meaning, however, would not throw any light our מרפה. on the word here used. Herr I. I. Kahan, in a letter to the author, suggests the Arabic مُفُورٌ or مُفُورٌ which means "to be empty", as a possible basis for Eldad's use of ציפור in the sense of ריקות. Dr. Ginzberg, on the other hand, considers היקות an artificial name for ציפור or אוף which, according to Hullin 27b. is created out of רקק (עוף שנברא מן הרקק.) Here again Codex British Museum has the totally different reading לכפור קורין לו רקות.

3. אנהר הינתרא אונה אונהרא, according to Frankl (l. c.) from τονδορόζω – τονδρόζω οτ τονδρόζω, murren, murmeln, von der unartikulierten Stimme der Tiere gebraucht. Der Nebengedanke an היותר השלון הואר מור אונהרא שואר של היותרא הינתרא הינתרא שואר של מור של מור אונהרא הינתרא בעל בעל בעל בעל בנפים וובר אונהרא הינתרא הינתרא הינתרא אונהרא הינתרא הינתרא הינתרא וובר אונהרא הינתרא בעל בנפים הינתרא הינתרא בעל בנפים הינתרא הינתרא הינתרא הינתרא הינתרא בעל בנפים הינתרא ה

In conclusion we give here two words which do not occur in our present texts of Eldad, but which are traced to him by the older Hebrew lexicographers.

الى تات (read نسبه). (Tanchumi Hierosolymitani Comment. Arab. in Lamentationes, ed. Gul. Cureton, London 1843 p. 37; cf. also Pinsker l. c. p. 180, Frankl l. c. p. 483, Epstein p. 73).

David ben Abraham Alfasi, a Karaite of the tenth century (v. Steinschneider, Die Arab. Literatur § 47) in his dictionary called Agron, s. v. צפר likewise gives אור בולד as the meaning of צפר in Lament. IV, 8. He claims the authority of the Mishnah for this usage. We may surmise, however, that he takes this explanation from Eldad, in all probability, indirectly, through Ibn Koreish.

2. צרך ועסק שנויה איר שניה, according to Herr Kahan's suggestion going back to the Arabic שובי, "traiter une affaire". In his Dictionary, Abulwalid explains שניון of Psalm VII. 1 to mean "occupation, pursuit", quoting as his authority Ibn Koreish who claimed that he had heard Eldad use the word in this sense: שונה בו לרוש פוש ולי שניון לרויד בו לרוש פוש ולי שניון לרויד על שניונות יש לי שניו והשבים שנים ולל שניונות יש לי שניון לרויד על שניונות יש לי שניון לרויד על שניונות על שניונות בה לא יחכם פלא של צבוי בתפים ולעני שניון לרויד על שניונות על מוס בו אוני בו לא יחכם פלא של צבוי בו שניון לרויד על שניונות בו לא יחכם פלא של צבוי בו שניון לרויד על שניונות בו לא יחכם פלא של צבוי בו שניון לרויד על שניונות בו לא יחכם פלא של צבוי בו שניון לרויד על שניונות בו קריש אונים בו לא יחכם פלא שניון לרויד על שניונות בו קריש אונים בו אונים בו אונים בו קריש אונים בו שניון לרויד על שניונות בו קריש אונים בו של בו שניון לרויד על שניונות בו קריש אונים בו של בו של

David Alfasi in his Agron gives the same meaning for שניה, probably taking this explanation likewise from Ibn Koreish. Frankl, l. c. pp. 494 et seq. points out that in the extant fragment of his Risale, Ibn Koreish (p. 99) discusses the meaning of the root שנה without any reference to Eldad. Perhaps the reason is that Ibn Koreish had mentioned Eldad already s. v. 375, in the part of his work which we do not possess.

It is to be noted that the plural שניות is used in the same meaning of "occupation, pursuit" by Maimonides, Yad, Tephillin, VI, 13 ויעור משנתו ושניותיו בהבלי הומן (v. Bacher, Aus dem Wörterbuch des Tanchum Jeruschalmi p. 138). G. also Rashi on Prov. V, 20, and Epstein pp. 71 et seq.

<sup>71</sup> The fact that Ibn Koreish quotes Eldad as an authority for the usage of Hebrew words, has led Pinsker (l. c.) in to the errorneous view that Eldad himself was a Hebrew lexicographer; cf. also Schorr in He-Haluz VI (1861) p. 63.

### CHAPTER V.

### PLACE IN THE EARLIER HALAKIC LITERATURE.

The Ritual of Eldad has been declared by many to be a fabrication, a system of Halakot which Eldad invented from motives unknown to us, constructing it in eclectic fashion, borrowing his material arbitrarily from Rabbinic and Karaitic sources alike, and embellishing the medley with a few phantastic Halakot of his own invention, in order to give the whole the semblance of originality. This view arises from the difficulty of explaining the sudden appearance of a system of Halakah, the origin and source of which cannot be discovered. It is, however, to my mind an even greater difficulty to comprehend the psychology which would account for the "invention" of a system of Halakot-a phenomenon, so far as I am aware, without a parallel in Jewish literature. The invention theory is thus a lucus a non The description of gid in A § 8d-a very frequent disease among sheep-and the explanation of it as caused by parasites in the brain (Taenia coenurus); the account of the swelling of the heart in § 13; the fine distinction drawn between simple and purulent pericarditis, and likewise the description of cholecystitis to be found in § 14; the suggestion in § 19, that it is the formation of a blood clot on the omentum of the liver, which makes it seem as if the animal had two livers; and likewise the suggestion in § 20 that in the case where only one kidney is found, it should be weighed, in order to determine whether it is sufficiently large to perform the function of excretion normally carried on by two kidneys; the method suggested by him in § 32 e for identifying the young of an animal; the observation that all species of doves are distinguished from all other species of birds by the possession of a double crop (B. no 25)—all this, of which no trace can be found in our Halakah, cannot well be the product of an individual's fancy. It registers the careful observation of facts in the course of generations, and rests on the long experience of a people in its practical life.

Internal evidence of this character would go far to prove

that this Ritual represents a body of laws and practices actually observed at some time or other and in some country or other, though we cannot at present determine when and where. At a distance from the Babylonian and Palestinian centres of the Jewish Diaspora, an independent system of Halakot could readily have developed. Even in the absence of all schismatic tendencies, 12 such a system, though basing itself on the Mishnah, would nevertheless develop features of its own, having their origin in an independent observation of animal life and in the distinctive customs of a given country. 12 In the course of time the need would be felt for the codification of the body of Halakot thus developed.

It is important to note here that in the period of the Geonim, or at least as early as the time of Yehudaï Gaon (760—764 C. E.), the work of systematizing religious observances and setting them forth in short manuals, for the purpose of giving definiteness to religious practice, and facilitating instruction began.<sup>73</sup> The Ritual of Eldad, who lived towards the end of the ninth century, may, therefore, be regarded as a Halakic manual compiled under the influence of the tendency toward codification.

The divergence between Eldad's Halakot and ours seems less peculiar if we bear in mind the period to which Eldad belongs. The Halakah, particularly in regard to שמישה and שמישה, had not yet become entirely fixed and rigid in the period of the Geonim. It was still in the process of development. In Gaonic literature there are Halakic regulations met with nowhere else, having found no place in the subsequent codes. 74 The sudden appearance of Halakot at such a time and their subse-

<sup>72</sup> To the evidence hitherto adduced in refutation of the theory that Eldad's Ritual is of Karaite origin we must add the polemic of the Karaite author of the ninth century, Daniel al-Kumsi (v. Poznanski in ZfHB. VII (1903) p. 108) against one of Eldad's Halakot (v. B. note 102).

<sup>77</sup>a It is worth mentioning in this connection, that among other reasons in the Or Zarua, II. § 432 p. 177 the pecularities and divergences of the Halakot of Yehudaï Gaon from the current Halakah are accounted for by the assumption that his halakot originated in a strange land and were brought to Babylonia by captives of war, not earlier than a century after his death.

<sup>73</sup> V. Müller, Handschriftliche, Jehudai Gaon zugewiesene Lehrsätze, p. 4.

 $<sup>^{74}</sup>$  Cf. e. g. the two passages occurring in some Responsa of Sharira, published by Ginzberg in JQR. XVII, p. 270 l. 21 כברא וכתלא וכנתא אסור לבשלן p. 271 l. 1 אומא דריאה לא הויא ממנינא דאוני.

quent disappearance, without any abiding influence on the general Halakic movement, is therefore not altogether incomprehensible. It is still more intelligible, if we assume, as there is ample reason for it, that this system of Halakot represents the divergent practices of a country or district somewhat removed from the highroad of Jewish life and Jewish religious practice, and therefore not lending itself to the ready acceptance of the Halakot based on the practices of the Palestinian or Babylonian Jewish community.

Though we cannot say what country was the home of Eldad's Halakot, there is evidence that the place of origin was within the sphere of influence of the Palestinian, rather than the Babylonian, Talmud. I. H. Weiss 75 pointed out that the Halakah, which provides that every animal slaughtered must be subjected to inspection for each of the eighteen Terefot, is in accord with the Halakah of the Palestinian Talmud and not of the Babylonian Talmud. 76 The recently discovered Seder Kodashim of the Palestinian Talmud 77 affords additional material enabling us to show the extent of its influence. We note here the following parallels between the Palestinian Talmud and Eldad's Ritual:

Eldad

Yerushalmi Hullin

1.

תא עובדא קומי רבי p. 3a. יהושע בן לוי ואמר צא וראה האיך הצבור נוהג, רבי אבון בשם רבי יהושע בן לוי ולא דבר הלכה זו אלא כל הלכה שהיא רופפת בבית דין ואי הלכה שהיא רופפת בבית דין ואי

76 V. § 8a. This injunction is old as is evident from the fact that it occurs in Targum Pseudo-Jonathan on Num. XIX, 3 ויברקינה בתמניסרי.

<sup>75</sup> V. Ha-Hoker I p. 162, Dor III4, p. 286.

<sup>77</sup> Published by Salomon Friedländer, 1906. It is immaterial for us here to know whether this work presents the original text of the Seder Kodashim of the Palestinian Talmud or whether it is a collection of quotations, gathered from the existing orders of the Yerushalmi, for the purpose of reconstructing the Seder Kodashim, which was lost at an early period. Though scholars of authority have produced weighty arguments against the genuineness of this work, nevertheless, I ventured to point out the parallels, given in the text and if the presentation of these parallels should in any way contribute to the furtherance or advancement of this controversy, the author will feel satisfied.

#### Eldad

ואם היתה השחימה מיד § 31. אשה..... [פסולה היא]

Yerushalmi Hullin

אתה יודע מה טובה צא וראה האיך הציבור נוהג (ונהוג) ואגן חמין גשיי דלא שוחטין ואגן חמין ציבורא דלא מיכלין.(1

2.

אמר ר' יוסה הדא דתימר p. 6b. ביתא דמאפלין כוותין אפילו ביממא לא ותגי כן לעולם שוחטין בין ביום בין בלילה ואמר רבי בון בר חייא והוא דמחזיי כיממא.

ib. והשחיפה הזאת ib. פסולה בחשך.

3.

סומא כליליא דחמי ציבחר ib. יממא וכוכבין דלילי ברם לית רגיש וחמי כלל לא.(2

4.

ים \$ 26: אם שחם בלא רחיצה פשכבת זרע ושכח לרחוץ פגול.

והשחימה

ib.

בסומא.

ר' מייפה סומקה בעל p. 15a. קרי לא ישתום עד שיבא בארבעים סאה מפני הברכה.(3

5.

רבי אדא דקסריין ורבי p. 53a. זריקין בשם רבי לעזר המיצר אסור לשתום, המיצר אסור לכסות מה מעם לא מיסתברא ברם מן הדין קריין לכן שמעו (שמעי (read שמעו (שמעי המין (ישעיה נ"א כ"א) מה יין מטריף דעתו דבר נש אוף דעתו דבר נש אוף צער מטריף דעתו דבר נש (

ואם הוא יושב בבית [והוא] אבל ib. אין לו לשחום עד שימלאו ימי אבלו כי השחימה ההיא תבקש שיהיה דעתו של אדם מקובצת עליו והיה לבו שמח וכו

- 3) Comp. Mishnah BerakotIII 4: בעל קרי מהרהר בלבו ואינו מברך וכוי. ib. 5 היה עומד בתפלה ונזכר שהוא בעל קרי לא יפסיק אלא יקצר.
- 4) Comp. Tosafot 'Erubin 65a שכן דורש בירושלמי כל המיצר : בצר s. v. אל יורה דכתיב שמעי גא זאת ענייה ושכורת אל יורה דכתיב שמעי גא זאת ענייה ושכורת ולא מיין וכו'.
- 1) Comp. B. Ratner's arguments against the genuineness of this passage in *Ha-'Olam* (ed. by N. Sockolow) I. 25, July 2, 1907 p. 324.
- 2) Comp. Or Zaru'a I (1862) § 368 p. 103: הארל האה מאורות מומיו שלא ראה מאורות מימיו פשיט' שרוב מעשיו שבשחיטה מקולקלין ואפי' בדעבד אסור לאכול משחיטתו.

While the subject-matter of the Ritual represents the religious practices of the Jews of a particular country, the form, the remarkable systematic and schematic arrangement, is doubtless the work of an individual (v. supra p. 25). There is no reason to doubt that this individual is Eldad. To what an extent Eldad followed earlier models in the work of compilation is the next topic for consideration.

The relation of the Halakot of Eldad to the Halakot Pesukot and the Halakot Gedolot has been treated exhaustively by Epstein.78 He did not, however, reach any definite conclusion. There are striking similarities, both in form and in substance, between the Halakot Pesukot and Eldad's Halakot. The determination of the exact relation between these two Halakic compilations is a very difficult problem. In the first place, the manner in which the decisions of the blind Yehudai Gaon were transmitted, makes it impossible to determine accurately which of the Halakot originated directly with the Gaon and his immediate disciples, and which of these are of a later date. In the second place it is still uncertain whether the present Hebrew text of the Halakot Pesukot is original or represents a translation from the Aramaic. 79 It is, therefore, scarcely possible to do more than to point out in detail the remarkable identity that exists between the two in subject-matter and arrangement.

The comparison of Eldad's Ritual with the Halakot Gedolot is equally difficult. Here the parallel passages are usually widely separated by quotations from the Talmud and by Halakic discussions. Moreover, the original character of the compilation is obscured and the language is Aramaic. In general, the similarity between the Eldad Halakot and the Halakot Pesukot is far more striking than between them and the Halakot Gedolot. This may be readily seen in the parallel arrangement of the passages from the three works given below.

The similarity of Eldad's Ritual and the Halakot Pesukot is particularly striking in הלכות שחימה (v. infra p. 51), both in subject-matter and in form. It is not, however, possible to prove the dependence of one work on the other. Therefore, we must

<sup>78</sup> V. Ha-Hoker I pp. 326 et seq. This article of Epstein has been republished in his אנרות בקורת Cracow 1893 pp. 20 et seq.

<sup>79</sup> This is the view of Halberstam in Halakot Pesukot ed. Schlossberg, p. II. Cf. also Brüll in his Jahrbücher für jüdische Geschichte, IX. (1889) pp. 129 et seq. (Brüll l. c. p. 130 note 3 gives examples of mistranslations) and Epstein in Ha-Goren III pp. 67 et seq.

either conclude with Epstein,<sup>80</sup> that both are to be traced back to a common origin, or, as it seems to me, we must assume that the arrangement, which is common to both works, had already become stereotyped.

Eldad Hal. Pesukot ed. Hal. Gedolot ed. Hil-Schlossberg p. 135 desheimer p. 508 et seq. et seq. הלכות שחימה הלכות שחימה הלכות שחימת חוליו אמ' רבנו § 1. יהושע בן גון מפי משה אמר רב יהודה אמר p. 510. שמואל (1 יהודה אמר שמואל (בן עמרם) מפי הגבורה: כל הזובח לישראל כל מבח שאינו מל מבח וכו' ,as in H. P. יודע הילכות שחימה ואינו יודע הלכות שחיטה אסור לוכל משחימתו אסור לאכול משחיטתו. ואילו הן הלכות שחישה: ואי זו היא הילכות שהיותיה, שחימה: שהייה, דרסה, דריפותיה. חלירותיה, חלדה, הגרמה ועיקור. הנרמותיה, ועקוריה. שהיה כיצד. כגון שהיותיה a 2. שהייה היכי ib. היא. התחיל הטבח לטבוח שהתחיל בשחיטה כגון דאתחיל דאמי הבהמה ואנסהו אונס ובא אונם ואנסו ואתא אונסא בשחימה או נפלה המאכלת מידו והעלה ידו מצואר בהמה ודלי ידיה מו ואנסיה או שהבעיתו ונפלה נפל הסודר 18 בהמה אי גמי עיניו או נפלה צירעה הסכין מידו או שנפל׳ בעתיה שליטא ונפל על ידו או פתמהו אדם סכינא מן ידיה (1 אי גמי פניו סודר על שבאת צירעה וישבה אתא זיבורא ויתיב ליה בדברים ושהה בידו עד על פניו או שנפלה סכין על ידיה אי נמי נפל כשיעור שחיטת בהמה אחרת והלך הדם בכל מידו ונפלה או שעמדה סכינא מן ידיה ושקלה אי נמי קמא סכינא ושהא נבילה משיעור סכין או שינע ובא חבירו הבשר הראשון שלא שופך הדם ושחם אם שהא ושתם אי גמי אתחמם ואתא כולו . . . ו כשיעור שחיפת בהמה חבריה ושחט אי שהא אחת (2 דקה לדקה וגסה כשיעור משחם חיותא ואחר כך גמר לנסה אחריתי דקה לדקה וגסה לוכל אסור שחימתו לגסה וכו' מאותה בהמה . . . . . 1) Hullin 9a. 2) read או שנפלה omits או

סודר על פניו.

אחרת.

<sup>80</sup> V. l. c. p. 328.

Eldad

Hal. Pes.

Hal. Ged.

א דריסותיה מה § 3. היא שתהא המאכלת

חדה מאד והבהמה רכה והשותם בן כח ושחם וחתך הסימנין בפעם אחת דרוסה היא ולא תאכל דרסה כיצד. כגון שהיה מכח עומד ושוחמ בהמה וםכין של שחימה היתה דקה הרבה ומכח היה גיבור ודחה ידו על שיוליד וקודם הסכין ויביא את הצואר נפסק צואר כהמה כפעם אחת כמי שחותך את הקישות או שהיתה בהמה רכה הרבה ונפסק צוארה קודם שיוליך (י ויביא לסכין או שהרביע בהמה לשוחמה ונפלה סכין על צואר בהמה ונשחם בכל אילו הווה דרסה ואסור לוכל מאותה בהמה.

p. 510. The same in Aramaïc

אי גמי אגבייה לחיותא למשחמה (1

א אַ חלידותיה מה § 4. היא שיתחיל שוחט הבהטה נכנסה המאכלת בין הושט לקנה או בין הקנה לושם ולנידים שכין העור ולכשר או בין העצם לצואר לושם ולגידים לקנה למעלה מרפה היא ואם ישחום לממה מרפה היא ואולם במה יכשרהו .... חלרה כיצד. כגון שהיה שוחם מבח(2 ונכנס ראש סכין בין עור בהמה לסימנין או בין סימן לסימן או שיער או צמר על צואר בהמה ונכנם סכין מתחתם ושחמ או מטלת שיש בה רבב או לבונה או סיגדרום ודבקה אותה ממלת על צואר בהמה ונכנס סכין תחת אותה ממלת ושחמ בכל אילו הוה חלדה י מאי תקנתה ישליך סכין על רוחבה ויוציאה מעם מעם ולא יגביה ידו מצואר הבהמ' . . . . .

p. 511. The same in Aramaïc

1) ed. שילך.

2) Read שהיה מבח שהיה and comp.next paragraph.

1) Sefer we-Hizhir ed. Freimann Lev. p. 12b או שהרביץ את הבהמה לשחמו. Eldad

ארמותיה [מה] § 5. היא ממבעת גדולה ולמעלה מרפה ממבעת גדולה ולמטה טהורה. והשוחם עליו שיתן ארבע אצבעותיו מתחת מבעת נדולה מתחת וישחום האצבעות ואם לא שחמ על 'ארבע אלא אפלו על שלש או אפ על שנים כשרה . . . . . וכל העשויה כעים שחימה מרפה. Hal. Pes.

p. 136. in Aramaïc. כיצד כנון שהיה שוחם במבעת תחת חומי הראש . . . . . . . ומבח ששוחם(י בהמהימדוד ארבע אצבעות תחת הגרולה מבעת וישחום (2. . . . . . . 2) p. 141. ששוחם בהמה ומגרים לקנה כקולמום לה ואם(3 מגרים לה עם הוושם טרפה וכשפי לה כקולמום מן ממה למעלה מריפה.

Hal. Ged.

p. 512. The same

... הגרמה מאן דשחמ חיותא ומגרים לה לקנייא כקולמסא מרפה ואי מגרים לה בהדי וושמא מרפה. לה נמי שפי תחתא מו כקולמסא (י לעילא מרפה.

ib. The same in Aramaïc

ניבור (ועם שהיה אוחו (4 סימנין של בהמה נתעקרו סימניה ואפילו אחד מהו ומבת שישחום קודם וכבשה היה גיבור) (5 לבהמה בין מקום גבוה למקום נמוך והיקהת רגליה בארץ או במקום

גבוה והכתה ראשה ועם

סימני

שאוחו

עיקור כיצד p. 136 כגון שהיה עומד מבח

ושוחם בהמה ומבח היה

ואקהיתנהי לכרעה במוליא 18 בארעא ומתחתיה לרישא וכו'.(2

1) Ed. bnww.

בהמה

2) This entire section of is quoted in Aramaïc, in Samuel ibn Gama's Risale publ. by St. JZ. II p. 77e. 3) ed. DR. 4) ed. 1178. 5) This passage, occurring later in the right context, is quite out of place here.

1) ed. בקולמסא.

2) Sefer we-Hizhir II

p. 14a.

עיקוריה מה § 6. היא שיתחתה הבהמה לשחמה ונתעקרה רגליה באבן או ביתד או בקירה מושלכת בארץ או בארץ פסוגה שחם השוחם ולא נפנה לאחור ולא ראה עיקור רגליה במה הן מתעקרין שפך הדם כולו כהוגן ויצתה רוח נשמתה ורגליה מעוקרות פריפה היא.

### Hal. Pes.

נתעקרו סימניה קודם שישחום ואפילו אחד מהן או קנה או ושם בכל אילו הוי עיקור ואסור לוכל מאותה בהמה.

In addition to the parallel passages noted in the Glossary s. v. שמש attention is called to the following parallel passages that occur outside of הלכות שהימה. This list could, no doubt, be greatly added to, if we had the original text of the Halakot Pesukot or of the Halakot Gedolot.

### Eldad

ירק אם אם אם § 9a. בשדה טרפה היא.

ואם יכנים ידו לבדק, היה § 15. הדופן דבוק לאון הריאה ....

ואם ניקב המחול בעביו § 21. ולא הבזיע כי אם בצד אחד מהור הוא.

אמר אתה אומר מקור בצאן ובבקר ממא ובחיות כשיר עיקור בצאן ובבקר ממא ובחיות כשיר לפי שהחייה והעוף נפש הוא אם תקשור ידיה ורגליה ותשתם ותמכים ראשיה ותעלה הירכיים ותחרכש ידיה ורגליה והם קשורות לפי אם תעזוב אותה בלא קשורת ידים ורגלים ותשחום תעמוד על רגליה וכו'.

(שחמ) הנקבות המעוברות המעוברות והיו יוצאין הילדים ממעיהם חיים והיו מגדלים אותם על שדי מקנה אחר אם יפתמם אותם המות וימותו שחיטת אמו מטהרתה .....

Hal. Pes., Hal. Ged.

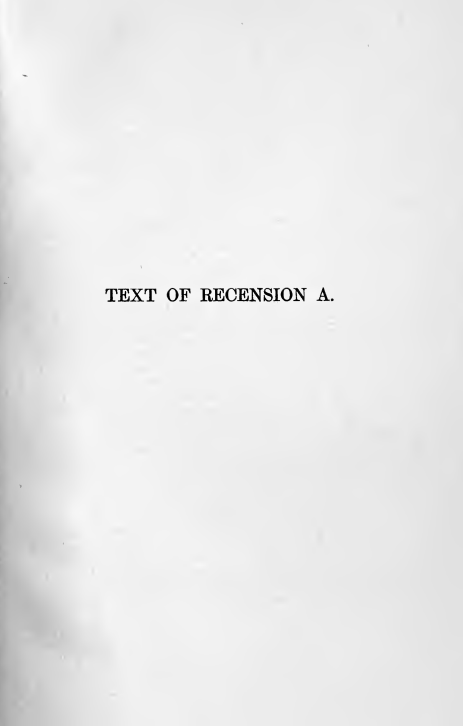
אודנא של ריאה *ib.* p. 140. שאחוזה בדופן מרפה.

אבל אשתייר Hal. Ged. p. 536. בסומכיה כעובי דיגר ולא בזיע כשרה.

והשחם Hal. Pes. p. 141. תרגגול או כל ציפור כל כנף שקשין רגליהן כשמותר רגליהן, יאחוו רגליהן בין [אצבעותיו] ולארץ לא יגיע מפגי שרוב עיקור בציפור כנף הווה ובתייש ואיושנא ועו שאין לה קרנים.

חיותא דכד Hal. Ged. p. 561. שחים לה ילדה אי ידע ודאי דלבתר דגמרה לשחיםה נפק ההוא ולד ודאי בר גכימתא הוא ושרי בשחימת אמו . . . . .

1) Read לחריעא; comp. Hullin 47 b. האי ריאה דרמיא ככשותא כמוריקא וכגון ביעתא and Yer. Kilaim II 8, p. 28a, where ווריעא is explained as אוריעא





### הלכות שחיטה

אמ רבנו יהושוע בן גון מפי משה (בן עמרם) מפי הגבורה:1 G. § 1. כל הזובח לישראל ואינו יודע הילכות שחימה אסור לאכל משחימתו.2 ואילו הן הילכות שחימה: שהיותיה דריסותיה חלידותיה הגרמותיה ועקוריה. 3

1 The original form of the introductory clause which recurs at the beginning of every chief part of this ritual, probably read originally אמר יהושע מפי משה מפי הנבורה, as is clearly stated in the Responsum, ed E. p. 4 no. 3: וכל תלמוד שלהם אין שם שום חכם אלא אמר יהוע' (sic ed. pr.) מפי משה מפי הנבורה, further ib. p. 5 no. 6: (sic ed. pr.) ואינו מוכיר בו שום חכם לא מבעלי משנה ולא מבעלי משנה וא ולא מבעלי תלמוד אלא כך אומ בכל הלכה כך למדגו מפי יהושע מפי משה עור : cf. also M: עד דאמר יהושע; Responsum (B. no. 22 note 59): עור אמר יהושע and the Letter of Hasdai Ibn Shaprut, quoted by Epstein p. 70: ובעמרו לדרוש בהלכות כך היה אומר עתניאל בן קנו קבל מפי יהושע מפי משה מפי הנבורה. It is, however, possible that the original formula contained also the patronymicon יהושע בן נון מפי משה מפי הגבורה; thus reading: אמר יהושע בן נון מפי משה מפי הגבורה. Such is, in fact, the reading in Recension H., ed. Mü. p. 65, 8e and in Midrash Bereshit Rabbati, quoted by Epstein p. 68; cf. also Recension D. ed. Mü. p. 64, 8e, if is not itself to be considered a later insertion.

It is from this introductory clause, that the whole ritual was cited as הלכות א"י. As an old interpolation in this formula, we must regard the title , found in our present texts, before יהושע, at the beginning of each part A as well as in B (nos. 1 and 15); further in M, beg. (v. note 2); in Recension J. (ed. Mü. p. 65, 8e), and also in two quotations from the Responsum, contained in the manuscript fragments of St. Petersburg and of the British Museum which Müller published on pp. 17 and 18 of his work. The later stages of this tendency, to enlarge the formula may be seen in the still more expanded forms: אמר רבנו יהושע בן נון מפי משה בן עמרם מפי הגבורה (A I G.); מפי משה רבנו (Recension B ed. Mü. (Recension B ed. Mü.

p. 64 no. 17).

כתב רבינו ברוך ראיתי כתוב בהלכות שחימה שהביא ר' אלדד בן מחלי : 4 (MS. omits this name in the text, supplying הו הרני in the margine) is clearly הבא מי' שבמים : א"ר יהושע מפי משה מפי הגבורה כל הזובח לה' a misreading for לישראל=לי'; cf. also MS. Petersburg, Firk. 1261, [Mü. p. 48]: מפי הגבורה כל הוובח לישראל [וא]ינו יורע הלכות שחימה אסו' [לא]כול משחימתו)

שהיותיה מה 1 היא. התחיל המבח למבוח הבהמה ואנסהו אונס או .§2 נפלה המאכלת מידו או נפל הסודר על עיניו או נפלה צירעה על ידו או פתמהו 5 אדם בדברים ושהה בידו עד כשיעור שחימת בהמה אחרת והלך הדם בכל הבשר נבלה משיעור הראשון שלא שופך 5 הדם כולו וכֹת בתורה כי נפש [כל] בשר דמו בנפשו הוא 6 וכֹת ולא תאכל הנפש עם הבשר. 7

דריסותיה מה היא. שתהא המאכלת חדה מאד והבהמה רכה והשוחם 3.5 בן כח ושחם וחתך הסימנין בפעם אתת דרוסה היא ולא תאכל. ולמה דומה בשרה כי פתאמיה ושחם בי והתך הסימנין בפעם אחת דרוסה היא ולא תאכל ולמה דומה בשרה כי פתאמיה ושחם בפעם אחת דומה לבהמה שמרפה כפיר ולמה דומה בשרה כי פתאמיה ושחם בפעם אחת דומה לבהמה שמרפה כצואר פתאום והלך כל הדם בבשרה ולפיכך היא [פסולה]. אם המאכלת ארוכה כצואר הבהמה פעמים ושחם בפעם אחת והא נטיה למאכלת לאחר שחימה כשרה היא ותאכל. ואם המאכלת קצרה והצואר עכול 10 הרבה ושחם אותה פעמים ומן השלישית [נשחמה] 11 בקצותיה 12 מהור הוא ויאכל. ואם תיש נדול הוא ועורו עכול 10 עד למאד ועליו שער גדול ונפלה המאכלת על השער ולא היתה המאכלת חדה כהוגן ושחם פעם אחת ושגיה ושלישית ולא גשחם ואם ועל צוארו צמר רב ונפלה המאכלת על הצמר והצמר קשה חיתוכו על הברזל עד דסבר הוא כי שחמה והעלה המאכלת ועמדה הבהמה פסולה היא ולא תאכל בשנה ההיא. ואם הפריע בשלשה פעמים ונחתך לקצות 12 השחימה מהור ויאכל. 11

<sup>. . . .</sup> המכות יהושע כל משתימתו וכו' עד האכות שחימה אסור שחימה (The text of M is continued in note 289.)

<sup>3</sup> MS. אניקרותיה, evidently a false analogy with the feminine plurals of the other nouns, but correctly ייקוריה § 6. In MS. p. 77b. (E. p. 99) the quotation is introduced as follows אלשבט רן עמא ררומה ונקל אלרד בן מחלי שמשבט רן עמא ררומה דרמוה In the MS. the letters of the first אלשבטים מי תלמורהם are dotted, to indicate deletion; the correct reading follows.

<sup>4</sup> MS. Arabic No. 5 V. Gl. s. v.

<sup>5</sup>a St. (p. 297) emends שׁוּפֹּך; a Passive is, however, desirable; שׁוּפֹּך may be read as such.

<sup>6</sup> Lev. XVII, 14. MS. omits כל and reads הבשר instead of בשר, E.

 $<sup>^7</sup>$  Deut. XII, 23. In MS. p. 78b-79a (E. p. 99-100) the question is introduced by: ור' אלדר אלדני נקל ען מא ידרסון שבמי ישראל בתלמודהם בהרא אלנץ and is followed by the remark: אלמרכורה מפני פתמהו בנתה מן פתאם ואנת תרי הדה אלעלה.

s Supplied by E.; Go. p. XIX and Fi. p. 208a l. 10 supply מרפה.

<sup>9</sup> V. Gl. s. v. 10 V. Gl. s. v.

<sup>11</sup> Supplied by E.; St. p. 298 proposed משמד, Fi. supplied משמדה after בקצותיה after בקצותיה. ע. Gl. s. v.

<sup>123</sup> St. p. 298 הפריש, MS. clearly הפריע.

<sup>13</sup> Probably corrupted from Den or Inn. E. suggests that IDI be taken as

§ 4 חלידותיה מה היא שיתחיל שוחמ<sup>15</sup> הבהמה נכנסה המאכלת בין הושם לקנה או בין הקנה לושם ולנידים שבין<sup>16</sup> העור ולבשר או בין העצם לצואר לושם לקנה ולנידים<sup>15</sup> ושחם למעלה מרפה היא ואם ישחום לממה מרפה היא.<sup>17</sup> ואולם במה יכשרהו<sup>17</sup> יקח המאכלת ממקום כניסתה ויברך ברכה

a verb, in accordance with Dan. I, 11. This is unsatisfactory, unless the text be emended to הַּנְּבָּה.

יור' אלדר In MS. p. 82a—83a the quotation is introducend as follows: ור' אלדר הדני נקל פי הרא אלמעני.

15 E's emendation שחום (p. 101) is unnecessary. החחיל, followed by a participial construction, is not uncommon; cf. e. g. Abot de R. Nathan, ed. Schechter, Text A. p. 2a: בארי עולם אומרים (v. Brüll, Jahrbücher IX [1889], p. 135); Lev. Rab. XI. 75 החחיל מקמף מזנב.

16 Probably to be emended to או בין או by analogy with או בין הקנה לושם and או בין העצם לצואר.

17 The meaning of this passage is not quite clear. באץ seems to correspond to המרקח מברקח (Hullin 113a), while אואר, that part of the neck, which is in front of the המבקח, seems to be designated by לושם לקנה ולנידים. I would translate the passage: "If, as he began to slaughter the animal, the knife slid in between the oesophagus and the trachea, or between the trachea and oesophagus on the one side and the jugular veins on the other, or between the skin and the flesh (v. note 16) or between the collarbone and the front part of the neck, be it the oesophagus, trachea, or veins etc."

ישם לממה מחום לממה ואם ישחום is omitted in E. p. 101, Go. p. XX l. 8. (V. St. p. 298,d).

שבין העור ולבשר או בין העצם לצואר לושם לקנה To the MS. the words שבין העור ולבשר או בין העצם לצואר are inserted between במה and במה. A repetition of in the margine as a catchword under לקנה clearly indicates that the insertion is to stand between אולם and במה, not after ואולם במה (Fi. p. 208 col. a. l. 30).-This interpolation must, however, be rejected, both because it destroys the unity of the phrase ואולם במה יכשרהו which has its parallel in B no. 4. אולם במה and also because the remedy given after ואולם במה יכש', is most probably meant to apply to all cases of חלדה, and not only to those enumerated in the interpolation. The latter is plainly a repetition of the words (1.4) שבין העור לבשר או בין העצם לצואר לושם לקנה, omitting, however, the last word ולנידים. The purpose of this repetition which, to be complete, should begin with בין וכוי, seems to be to restate the condition, described in the beginning, in order to recall it to the reader, before giving the remedy ואולם במה יכשרהו וכוי. In the MS. a long line is drawn over the words (l. 4) שבין העור ולבשר או בין העצם לצואר לושם לקנה ולנירים, where they occur for the first time in the text. This is probably a sign of deletion made by one who considered the interpolation an improvement of the text.

Go. p. XX is very inaccurate omitting the interpolation (and much more) without any comment. E. p. 101 gives both passages in parenthesis and (having been misinformed by Neub.) adds an incorrect note (p. 105) on them; St. p. 298,d suggests a radical emendation: ולבשר או בין העצם לצואר

שניה וישחום, ואחר שישחום יראה את<sup>18</sup> המאכלת נכנסה במקום השחימה מהור הוא ויאכל ואם הכנים המאכלת למעלה ממקום השחימה מרפה הוא ואם לממה ממקום השחימה הכנים מרפה.

ומה החלדה מרפה כי תיכנס המאכלת בין העור לבשר ואינה במקום שחימה הרינה היא והיא נבלה וכת לא תאכלו 192 כל נבלה 19 המרפה 192 מאליה והנבלה משחימתה.20

הגרמותיה [מה] <sup>21</sup> היא ממכעת גדולה ולמעלה מרפה ממכעת גדולה <sup>8</sup> ולממה מהורה. <sup>22</sup> והשוחם עליו שיתן ארבע אצכעותיו מתחת מבעת גדולה וישחום מתחת האצבעות ואם לא שחם על ארבע אלא אפלו על שלש או אפֿ על שתים כשרה. ואם הניעה מאכלת למבעת הגדולה ולא נשארה בלתי חותמת אחת מן הקנה שלריאה <sup>23</sup> מהור הוא. ואם חתך בחותמת אשר מתחת המבעת הגדולה כחום השער מרפה.

וכל שחימה העשויה כ<u>ע</u>ים 22º מרפה. ואם העמימה 23 מתחת ארבע חותמות החבוקות 24 אל המבעת הגדולה מהור הוא. 25 ואם העמימה 24 מתחת המבעת הגדולה בשלשה חותמות מרפה היא. 26

וכי תאמר על ההנרמה מרפה היא למה דע שהגידין שהדם יוצא מהן ב<sup>72</sup> המבעת הגדולה תשחום התכתה<sup>272</sup> שורש הם<sup>272</sup> נגד המבעת הגדולה ואם על המבעת המבעת המבעת מתחת המבעת שלגידי<sup>282</sup> הדם ולא יצא הדם ובעבור המסריגות<sup>282</sup> ישחום מתחת המבעת הגדולה אשר יפתחו הגידים הללו ויצא הדם כולו. וכי העמימה<sup>282</sup>

ובושם לקנה ולגירים ושחם למעלה מריפה היא ואם ישחום לממה במה שבין העור ולבשר או בין העצם לצואר ובושם לקנה מרפה היא ואולם במה יכשרהו וכו".

<sup>18</sup> E. unnecessarily emends בא.

<sup>18</sup>a MS. and E תאכל. 19 Deut. XIV, 21.

<sup>19</sup>a המתה instead of המרפה is probably more correct, cf. Hullin 128 b.

 $<sup>^{20}</sup>$  MS. fol.  $84^{\rm b}-85^{\rm a}$ , introduced by the words: ור אלרני רוי פי הרא אלונה אלונה מה  $^{21}$  MS. and editions omit מה

 $<sup>^{22}</sup>$  MS. had originally משרא, as in § 36 beg. השרה כשירה טלמטה נדולה but on top of it, as a correction, מהורה, so also Fi. col. a line 3 from bottom, Go. p. XX l. 18 [נ"א כשירה].

<sup>&</sup>lt;sup>22a</sup> So MS., the being mater lectionis. <sup>23</sup> V. Gl. s. v. <sup>23a</sup> So MS.

<sup>24</sup> St. JZ. II, 298 suggests the reading הרבוקות; followed by E. p. 107 note 10, who would also read אל for א.

<sup>25</sup> E. l. c. would emend מרפה היא.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> E. l. c. would emend מהור מהור, in both cases his reasons for the change are not convincing. A manuscript of the Montefiore Library (Cat. Hirschfeld cod. 108 § 483 fol. 48b) contains the following reference. השוחם בשנים ובשלשה משוחם בשנים ובשלשה הואפי׳ בשאלתות כגון במבעת אחתי אבל בשני מבע׳ פסולהי וכ"כ רבינו סקומות שהישתו כשרה ואפי׳ בשאלתות כגון במבעת אחתי אבל בשני מבע׳ פסולהי וכ"כ רבינו אחרי אבל בשני מבע׳ אחרי הרבי עכ"ל. This Halakah does not agree, however, with that of Eldad.

<sup>27</sup> MS. מת, not מא, as E. reads; his emendation מה is satisfactory.

<sup>27</sup>a So MS. 28 MS. מסרינית; v. Gl. s. v.

<sup>28</sup>a MS. העמיפה E.

יתעמפו הנידים האילו בקנה<sup>29</sup> מרפה היא. ואם שחמ כהוגן<sup>292</sup> תחת המבעת הגדולה ולא תעמים<sup>202</sup> מהור הוא.<sup>50</sup>

96. עיקוריה מה היא שיתחתה 31 הבהמה לשחמה ונתעקרה 32 רגליה באבן או ביתד או בקירה 33 מושלכת בארץ או בארץ פסוגה 34 שחמ השוחם ולא נפנה לאחור ולא ראה עיקור רגליה במה הן מתעקרין שפך הדם כולו כהוגן 35 ויצתה רוח נשמתה ורגליה מעוקרות מרפה היא. לאחר 36 ששחמ וראה עיקור

<sup>29</sup> MS. כקנה E.

<sup>292</sup> So correctly MS., not as E. has ההוגן.

<sup>30</sup> MS. fol. 100a-101a, introduced by the words: ור אלדני רוי פי אלבאב מא נצה (read הרה ). The quotation is followed by the words: הרא נץ מא (not חבף והרה אלאלפאם הרב נקלתה חרפא בחרף והרה אלאלפאם אלאשתקאק ענרנא (MS. מעלום (מעלומא E.] אלאשתקאק ענרנא (MS. אלאלפאץ) לעדם אללנה בין אידיגיא וקד כשף אללה בפצלה וזכות אבותינו הקדושים מא אפתכרנא פיה ביה (MS. ביה ולים פי הרא אלמכאן פקם בל פי אמאכן כתירה מן אלגמר לנא פיהא חמן אלאכתראע ועסם אלאבתראע עלי מן תקרם ולעל ואהבהא ימן" (sic MS.) בתאכר אלאגל לנמעהא ואנא ראנב למן וקף עלי כלאמי אלא יקתנע מנה באלתצפח אלא מע מקאבלה אלנמר מיעלם אמא אסתנכמנאה אן שא אללה. "This is the text which I have found in the manuscript of Rabbenu Hananeel, I copied it literatim, The expressions which Eldad uses, are [not] known to us, etymologically, on account of our imperfect knowledge of the (Hebrew) language. God in his goodness and on account of the merit of our sacred fathers, however, has revealed (for us) that over which we have meditated and we have explained it. And not in this place only, but in many places of Eldad's ritual, we have found pleasant original ways and new important interpretations, (which are better) than those of our predecessors. And perhaps He who gave them (to us), will grant us (MS. vocalises in; I read in a postponement of death because (the problems) are so many. And I request the reader who wishes to understand me, to satisfy himself with such an examination only which is the result of his thorough study of the subject. Then only will he understand that which we have brought to light, if it so please God."

<sup>31</sup> V. Gl. s. v. 32 V. Gl. s. v.

<sup>33</sup> So clearly MS.; perhaps a fem. sing., based on the regular plural קירות, "wall", or nomen unitatis of קיר, "a piece of a wall". Go. p. XXI l. 7, Fi., col. b. l. 18 read בקירה; E. reads בקירה and emends בקורה.

<sup>34</sup> V. Gl. s. v.

<sup>35</sup> MS. בהגון or possibly בהגון; the former being the reading of Go. 1. 9, the latter of Fi., l. 21. St. p. 300 emends מ si n  $\S$  5, end, (s. note 29a); E. has the far fetched emendation בענוב = בענון, v. p. 107 note 14\*.

<sup>36</sup> So Go. l. 10, E. p. 102 no. 6; MS. אחור לאחור; evidently the writer forgot to cross out the first לאחור. He intended to write א, as is shown

רגליה ומשך אותה מן המקום ההוא וחירבשה<sup>57</sup> רגליה מרם תמות ומרם ישפוך הדם כולו והתבעמה בידיה ורגליה יחדו מהור הוא. והשור שאיגו יכול לשחמו עד אשר יקשר בתבלים איך אנו נהכסו<sup>38</sup> שימהר מן העיקור לאחר שתשחמהו וישבות דמו ויתוש כוחו מרם תצא נשמתו התיר החבלים מרגלו עד אשר יבעם בידיו ורגליו. ואם ימות ולא המחצו<sup>39</sup> ידיו ורגליו<sup>40</sup> עיקור הוא ומרפה | <sup>41</sup>

by the fact that in the second לאחור he dots the superfluous 1, to indicate deletion.

יס MS., Fi. l. 23, Go. l. 12, E. l. c. הורבשה; St. l. c. וחירבשה; v. Gl. s. v. S V. Gl. s. v.

39 MS. המיחצו; the dot over the ' seems to indicate deletion; possibly Hiph. המהיצו was intended; if המהצו is read, it must be taken as Hophal. v. Gl. s. v. Go. l. 17 הממצו; Fi. l. 29, E. l. c. (misinformed by Neubauer v. Eldad p. 108 note 17) erroneously give המחיצו as reading of MS. The ה of in MS. is indeed far from clear. It might be taken for המיחצו so St. l. c. reads המיתצו, the meaning of which is doubtful. 40 MS. ורגלו. 41 MS. p. 103b-104a, introduced by the words: ור אלדני רוי פי הרא אלבאב מא . After the quotation from Eldad, Ibn Gama' remarks: הרא נץ קולה וכל ועל Epstein מענאה עלי אן הרא אלבאב ענדה אנמא יסמי עיקוד בדל לים בריש לאנה (Introduction) אסתעמל פיה מעני אלעקידה נעני אלעקד ואלרבט ועלל קולה בער באנחצאר אלרם פי אלבדן ואלה אעלם. וקאל איצא פי אחכאם אלחיה i. e. in Hebrew, more accurately than E. p. 102 no. 6: אורף אצלו (not לשונו וכל ענינו שוה השער אמנם יקרא אצלו (not תורף, E.) עיקוד בדל"ת לא בר"יש יען כי השתמש בו במובן העקידה נרצה [במובן] הקשור וההרוק והביא מעם לדבריו אחר זה מעצירת הדם בנוףי והאל יודע ואמר גם כן בהלכות חיה. Then follows a quotation from the אחכאם אלחיה (§ 36) and another remark of Ibn Gama', (MS. p. 104b) which reads: פארלך אקולה (not מארלך אקולה E. p. 103; מון הרא אלבאב ענרה באב עסירה (Correct E's Hebrew אן הרא אלבאב ענרה באב עסירה (באב ביי Correct E's Hebrew translation: ואלה דבריו הנה זה as follows ובזה אומר כי זה השער אצלו שער עקידה, as follows השער הוא אצלו שער עקידה (cf. St. p. 300).

The reason of קימור הרם בנוף is given in the cases of דרסה (§ 2), שהייה (§ 3) and איקור (§ 5), but not in the case of עצירת (§ 6). For the meaning of Ikkur v. Gl. s. v. For the parallels in Hal. Pes. and Hal. Ged. v. pp. 53 et seq. Eldad and our halakic Codes agree that עיקור may be caused by an impediment, which hinders the animal in the normal use of its feet. The essential difference between Eldad and the Codes, however, lies in their divergent conceptions of the nature of עיקור. According to Eldad vigin does not depend upon the manner of slaughtering the animal, but upon the fact that the animal's feet are not free to move about during or after the act of slaughtering.

#### II.

# הלכות שרפות 14

97. אמר רביגו<sup>42</sup> יהושע בן נון מפי משה (רבנו)<sup>42</sup> מפי<sup>63</sup> הגבורה: 97. כל בשר ודם אשר יש[ים]<sup>44</sup> הקב"ה אותו על פני כל הארץ מרם מיתתו מלאך המות מבים אליו ויהלך<sup>64</sup> דמיו בבשרה∙ לפי׳למד הקב"ה למשה רבנו שמנה עשר מרפות האלו שיהיו ישראל נקיים לפני הקב"ה שלא יאכלו זבחי מתים.

.8 \$ במה אנחנו בודקין את המרפות.

- בתחיל במוח הראש. אם נקב קרום של מוח מצד ימין או מצד שמאל c. כי קרומו של מוח תהא מתערב עמו גירים של דם [מרפה היא]. 46.
- b. אם הכה רועה צאן את הבהמה באבן או באגרוף או במקל על הראש ונשבר העצם וקרומו של מוח סומך במקומו ותראהו לא נשתנה מקום למקום וגידים של קרומו של מוח <sup>47</sup> מהור הוא.
- יאם נשתבר הקרן הקרום ונעשה כשחין<sup>48</sup> ונעשה קרומו של מוח תחתהו מבודק,<sup>49</sup> משונה ממקום אחר<sup>50</sup> מרפה היא.

 $<sup>^{418}</sup>$  P has the following heading שקיבל בן נון שקיבל ליהושע בן ליהושע בן גון שקיבל מפני משה רבנו מפי הגבורה הלכה למשה מסיני:

<sup>42</sup> V. note 1.

<sup>13</sup> MS. ימפי, but correctly יפם in introductory formula to III § 26.

ישים .יצר E. ישי is preferable, as it is nearer to the reading of MS.

יהלוך Pin several places erroneously יהלוך, but Piel יהלן is undoubtedly intended by Eldad, as appears from § 23 (T-S).

<sup>46</sup> Added for clearness. אלא נשתנו מקום למקום . 47 Sc. אלא נשתנו מקום למקום.

אל So MS. The text is very obscure. The possible emendations are:

1. Delete ארךה, treating it as an error of a copyist, who made the correction הקרום, but failed to erase ארך הארן. The difficulty is that משתבר הקרום is an anomalous expression.

2. Transfer the copula i from ארך והקרום בעשה עשה, reading הארן והקרום בעשה משהבי and take ארן והקרום בעשה כשהין. This, of course, is still more difficult.

3. Read שבר הקרון הקרום בשהבר on the supposition that the latter is due to the analogy with our of \$8d. הקרון הקרום (sc. of the brain of another bull"). \$8c seems to speak of the goring of a bull, hence the resume at the beg. of \$8d: אואם בארן הקרום לא בשתבר בראש עצם ולא הכה רועה בהמה אחרת is referring back to \$8b. אואם בשתבר באבן הקרום back to \$8c. A fourth emendation is suggested by Dr. Ginzberg. He would read: הכה רועה צאן את הבהמה באבן, with reference to \$8b. beg.: הכה רועה צאן את הבהמה באבן stopping. Hewould require אואם בשתבר הקרום באבן stopping.

<sup>19</sup> E. separates ונעשה קרומו של מוח תחתהו and explains מבודק at at מבודק as אם נופל לממה as אם נופל לממה \$8a—c seems to speak of three distinct cases:

a. perforation of the meninges,

|    |    | מה          |     |     |    |    |    |      |      |   |     |     |    |     |     |    |      |    |    |   |     |    |
|----|----|-------------|-----|-----|----|----|----|------|------|---|-----|-----|----|-----|-----|----|------|----|----|---|-----|----|
|    |    | זראל<br>ש מ |     |     |    |    |    |      |      |   |     |     |    |     |     |    |      |    |    |   |     |    |
|    |    | של          | מים | ת כ | מו | של | 12 | קרונ | על י | N | נמצ | 7 5 | ות | תומ | כרו | ות | 'תוכ | כר | 11 |   | ישו | רפ |
| 9. |    | •           | ٠   | •   | •  | •  | •  | ٠    | •    | ٠ | •   | •   | ٠  | ٠   | ٠   | •  | ٠    | ٠  | •  | • | ٠   |    |
|    | ٠  | ٠           |     |     |    |    |    |      |      |   |     |     |    |     |     |    |      |    |    |   |     |    |
|    | מה | קרא         |     |     |    |    |    |      |      |   |     |     |    |     |     |    |      |    |    |   |     | •  |

E. sees in this section five different cases which he states (p. 122 note 3), not very clearly, as follows: חול של מחריב. (x) אם נשתבר הקרן. ב) אם נעשה כשחין. (x) אם הנעשה החתהו, היינו נופל לממה. (x) אם יש בו ברק או נקב. (x) אינו עומר במקומו ונעשה תחתהו, היינו נופל לממה. (x) אם יש משונה ממקום אחר.

סמקומו למקום אחר 51 MS. הרחה. 52 V. Gl. s. v.

If the reading, suggested, is correct, Eldad speaks here of paralysis of central origin or gid, a disease very common among sheep and due to Taenia coenurus (v. Müller's Veterinary Surgery, translated by John A. W. Dollar, London 1903 p. 111). Translate: "But if the cranium is intact (not broken), the animal not having been injured either by the shepherd or by another animal, but you nevertheless see the animal turning to one side, you must examine its head after it has been slaughtered. If the head (Arachnoid) and its fluids are normal, the animal may be eaten. If, however, you find, that the brain is swarming with leek colored worms (parasites, or, according to another interpretation, given in G. no. 24: that the brain is soiled with dirt), and there is to be seen on the meninges something that has the appearance of meat, when cooked in water (fibrinous exudate, literally like water cooked with meat) and when you put salt upon it, gas begins to generate on the meninges (lit.: the meninges begin to to seeth, bubble), then the animal is not to be eaten".

So far as I know, this case of paralysis which is accurately observed and described here, is mentioned nowhere else in rabbinical literature.

b. fracture of the skull, in consequence of a blow, where, however, the membrane is not pierced,

c. fracture of the skull, where the animal has been gored and the membrane is pierced.

כי יהיה הראש בשלום ומהלותיה היא is to be supplied, viz. כי יהיה הראש בשלום ומהלותיה היא does not occur elsewhere in this Ritual. [כשר]

<sup>54</sup> V. Gl. s. v. 55 V. Gl. s. v.

<sup>56</sup> V. Gl. s. v. and read שילקיש or perhaps שיקליש.

ריאה כי בה יראה ראשון לכל הטריפות. אם תמצא ריאה אדמונית דמות הדם או דמות השחורה אפילו אם ישמש<sup>58</sup> בה רוח טריפה היא. ואם תמצא על דמות ירק בשדה טרפה היא. ואם תמצא אמה<sup>69</sup> תלבין כשלג אפילו אם ישמש<sup>58</sup> בה רוח טרפה היא. ואם<sup>60</sup> תמצא על דמות הזהב מבוררת אפילו אם ישמש<sup>58</sup> בה רוח טריפה.

- ם חמש אונין 6 לריאה שלש על ימינה ושתים על שמאלה. אם יתחלף השלש מימין לשמאל או השתים משמאל לימין מרפה היא. ואם ימצא שלשה מימין ושלשה משמאל מהור הוא ויאכל. ואם ימצא ארבעה מימין ושלשה משמאל מריפה היא.
- כירק ואם ימצא שני אונים משמאל שתים מימין ונמצאת אחת קמנה כירק הזית או כירק ההדם מהור הוא ויאכל.
- G,P. 65 ויש בראשיהן 64 מעיקרן אוון לאוון 64 ויש בראשיהן 65 d. פרימה 66 כרותב 67 אצבע מהור הוא.
  - ואם האזנים<sup>68</sup> הקמנות סמוכות<sup>69</sup> אוזן על אוזן<sup>70</sup> הפיח<sup>71</sup> בהן רוח ונפרעו מאיליהן<sup>72</sup> ונתפרדו<sup>73</sup> כשר הוא ואם סירכא<sup>74</sup> ביניהן בין אוזן לאוזן ונפרעו מאיליהן<sup>75</sup> ונתפרדו<sup>75</sup> חדה ואם<sup>77</sup> סרך<sup>78</sup> רק<sup>77</sup> כמים ואינו<sup>68</sup> קשה ונפרע<sup>78</sup> אחר מאחד<sup>79</sup> ולא היה ביניהן<sup>63</sup> כמו החום מהור הוא ואם ביניהן<sup>68</sup> כמו אריגית עכביש<sup>68</sup> חומות חומות ונתנפח<sup>69</sup> ברוח ולא נפרעו ופרעתה<sup>78</sup> במאכלת ונמצאו<sup>68</sup> החומות דבוקות<sup>69</sup> באזנים<sup>69</sup> מרפה.<sup>69</sup>

 $^{62}$  P און לאון.  $^{63}$   $^{64}$   $^{9}$  האונות הקשנים.

פרימה P בראשיהם 66 P omits פרימה, v. Gl. s. v.

67 P האונות 68 P סמובין. האונות 69 מובין P סמובין. האונות 69 מובין.

אס הפריח MS. in the text הפריח, on the margine correctly הפיה; P הפיה.

72 G MS. מאילהין. 73 P omits ונתפרדו.

 $^{74}$  Pomits סירכא; סירכא סירכא סירכא הוא of G is a substitute for Hebrew סרך, which alone is genuine with Eldad.

75 P ואם לא נפרעו בין און לאון. 16 P סכין.

יאם P הוא 17 P הוא 18 P omits סרך. אם P inserts הוא after ד.

 $^{80}$  P אותר.  $^{81}$  P וגתפרעו.  $^{82}$  P אחד.  $^{85}$  P אוניהם.  $^{85}$  P עכבוה עכבוה עכבוה.

אונים P 90 פאונים.

<sup>91</sup> P adds יאכל; G MS. p. 125a-125b. The quotation from Eldad is preceded in G by the following citation from R. Hananeel (published, in part, by St. l. c. p. 307e) בין אלתעליק בין אלתעליק בקבלה אנה אבר בקבלה אנה אלורדתין אלמתנאורתין ולו פי וסטיהטא ואלאטראף מפתרקה פהו קול רבותינו שלא כסררן וכל שכן אדא כאנת רבוקות או אלואחדה מע אלתלתה נָמיע הרא שלא כסררן וטרפה ורבותינו הנאונים גיר

<sup>58</sup> V. Gl. s. v. 59 E. אותה. 60 MS. אותה, E.

 $<sup>^{61}</sup>$  P uses the more usual form אונים, אונים, אונים, אונים, אונים, אונים, אונים, which is the Aramaic אונא (Hullin 47a), while G (v.  $\S$  9d) and B (v. no. 12) use the Hebrew שתי אווני ריאה, pl. אונים, cf. also Hal. Pes. (p. 143) אוון מוונים and חייוון אוונים.

- f. 94 אם  $^{91}$  האוזן  $^{92}$  הקמנה דבוקה אל  $^{93}$  הגדולה אם הריאה מרך  $^{94}$  ומרך  $^{96}$  קשה או כאומם  $^{97}$  או כארינת עכשוב  $^{98}$  אין עליה בדיקה ומרפה  $^{90}$  היא לעולם.
- g. ואם און קמנה דבוקה $^{102}$  לקנה או לוושם ישמש $^{102}$  בה רוח ונפרעה. P. מאיליה מהור ויאכל. ואם [לא] שמש $^{103}$  בה הרוח בבדיקה מריפה היא  $^{104}$  ] ואם האוון דבוקה ללב מרפה היא לעולם ]

.... מואפקין לה פי הדא אלתתקיל והו מדהבנא ופי נקל אלדאני. The 'Aruk (ed. Venice 1553 p. 10b) s. v. אוני also quotes this view of Hananeel as follows: פירש ר"ח שלא בפיר במפי רב אפילו כריכי [סרוכי [oread אוני באמצע ועיקרן מפרקי מהדדי מרפה (according to Shittah Mekubbezet on Hullin 46b) [און און על נבי זו [או] אם הכל שכן אם דבוקות זו על נבי זו [או] So correctly, not as Tosafot Hullin l. c. s. v. הראשנה עם השניה או אבל כסדרן and Ma'adanne Yom Tob ad loc. are quoting: השניה אם השלישית.

The quotation from Eldad closes, with the following remark of Ibn Gama (MS. p. 125b, E. p. 103 no. 7) (not והרא אלקול לם תגר בה אלסנה ואן (ואין 105 no. 7) (not בה אלסנה ואן וואין הנואל ול והרא אלקול לם תגר בה אלסנה ואן (ואין 105 no. 7) (not בה אלסנה ואן וואין 105 no. 7) (not בה אלסנה ואן וואין 105 no. 7) (not בה אלסנה ואן 105 not say that there is no traditional basis for the view, set forth by Eldad, although it does agree with that of R. Hananeel, in as much as both agree that if two lobes of the lung have grown together in any way, the animal may not be eaten. Ibn Gama's last remark is perfectly clear, any emendation would by superfluous (against E. p. 110 note 24).

 $^{912}$  P ואם  $^{92}$   $^{913}$  .

93 P repeats האון before הנרולה.

94 P inserts אם before כרך. 95 P inserts הוא after ד.

96 P אם סרך.  $^{97}$  P אם סרך.

98 P אנכבוש, so also in § 8e (see note 85), either in both places a mistake for ביבליף, or perhaps Arabic influence, cf. פרפה פ

יסים אל האולם; G MS. p. 127a, St. p. 301 h, E. p. 103, 8. The passage is introduced by: לעולם; G MS. p. 127a, St. p. 301 h, E. p. 103, 8. The passage is introduced by: אולה מה הרא נצה האר בה מעני אכר מן חגסיקה (נוקה תנסקה (MS. לאלתואק אלכאין בין אלורדתין אנה אראד בה מעני אכר מן תנסיקה (נוקה תנסקה MS. and E. רומה MS. מון הריש שבע MS. ישמשה MS. וומה MS. and E. רומה MS. וומה M

103 MS. and E. היא מרשה בכדיקה מרפה ואם שמש בה וא. E. supplies [ולא נפרעה]

after בבריקה. The reading of the text seems simpler.

ונחן נפן אלראני (שרוכא של אלראני (פרוכא של אלראני של אלראני של אלראני של אלראני וואלראני מון און מא פולה דבוקה ולם יפל סרוכה (סרוכא (שרוכא מרוכא מון און מא פולה דבוקה ולם יפל אחרהמא "We mean that when he uses יהנים ווstead of סרוכה (און אוואלרופיץ פי אחרהמא "We mean that when he uses our assertion concerning the doctrine of belching and suppuration in either of them (i. e. in the heart or the lung)". I do not have, at hand, the passages of the MS., to which Ibn Gama' refers. ביישוב (v. Lane s. v.) is probably the condition, described in Hullin 46b as אוושא (גיראה דאוושא said of the flowing of thick, purulent matter (v. Lane s. v.)

- P. נקבים אלו מה הם נקובת הוושט ניקוב הקיבה. 104a. . . . . . . . . נקבה המרה נקבו הדקים ניקוב הלב.105
  - נקובת הוושם ההוא והושם 106 שני ספקות 107 ספק אחר לבן ואחר אדום. אם נקב התחתוני108 אשר הוא לבן מאוכליה קוץ או אכלה מחמ מהוממת 109 ברול או אכלה זכוכית עם תבן או בין העשבים ברבץ 110 אכלה־ עץ ותבויעויו בושט ונקב הספק 112 הלבן כי תגריר 113 יצא אוכליה בין ספק לספק הושט ונעשה כמו שחין מריפה היא לא תאכל. ואם נקב בספק הלבן ולא נקב באדמוני כשר הוא ויאכל.
  - ואם נקב הקנה בין אונות הריאה ולא ירדה הרוח לשמוש58 האונות § 12.
  - ואם נקב חלב אשר על הלב ער אשר יראה הלב מריפה. ואם ימצא § 13.

may refer to the Talmudic מוגלא רכשר בריאה ופסול; cf. Hullin 55b מליא מוגלא מר', מים זכים כשר and ib. 48a מליא מוגלא מר', מים זכים כשר. § 9h is missing in P.

104a The beginning of § 10 is missing. It must have read in substance,

that, if certain organs are perforated, the animal is מרפה.

נקובת הושם . . . ניקב קרום של מוח, ניקב הלב Cf. Mishnah Hullin 42a נקובת הושם לבית חללו ..... הריאה שניקבה ..... ניקבה הקבה ניקבה המרה ניקבו הרקין הכרס דפנימית שניקבה .... המסס ובית הכוסות שניקבו לחוץ. ... המסס ובית הכוסות שניקבו לחוץ the pierced organs, mentioned in the Mishnah (נקבים אלו מה הם), are enumerated by Eldad in § 10 with the exception of מיקב קרום של מוח and הריאה שניקבה and הריאה. These are omitted because they had already been treated at length in §§ 8 and 9. In B, however, only ביקוב קרום של מוח is omitted from the enumeration (v. B no. 8), this case being the only one, treated earlier (viz. in no. 7). הכרם and הפנימית שניקבו חבית הכוסות שניקבו לחוץ of the Mishnah, designating parts of the stomach (v. Lewysohn, Zoologie § 62), are here referred to collectively in ניקבה הקיבה (assuming this reading to be correct, v. infra). E., supposing that Eldad wishes to enumerate at this point all the מרפות, concludes that the enumeration in § 10 is very incomplete (p. 92 note 12). In this he is mistaken; Eldad treats here only cases of pierced organs (נקבים).

In spite of the striking coincidence of the phrases ניקבה הקבה ניקבה המרה of this Ritual, ניקוב הקיבה נקבה המרה נקבו הדקים of the Mishnah and ניקבו הדקין and not ניקוב הקנה is, in my opinion, the original reading. In support of this view I call attention to the following: 1. B no. 8 has after גיקב קרום הושם the parallel expression גיקבה הגרגרת בין כנפי הריאה, substituting, as usual, גרגרת for קנה (v. B note 21); 2. B likewise omits נקבה הקיבה, although it actually has נקובת הושם (§ 11) is. In A itself the discussion of נקובת המרה (נקבו הדקין

immediately followed by that of נקובת הקנה (§ 12).

106 E. unnecessarily emends להושם. 107 V. Gl. s. v.

108 Probably an analogous form to ארמוני (end of §11). Or is it possible that the writer should be influenced by the Arabic ? التحتاني

109 V. Gl. s. v. 110 MS. הרבים E. suggests, הרבה.

111 E. emends והבויע, since עץ is masculine.

<sup>113</sup> MS. תגריד, E. 112 MS. הושם, E.

על חלב הלב כמות שחין תפתח אותה אם יצא מהשחין מים צהולים כתותים 114 ולא הבאישו כשר הוא ואם רומש 115 יצא 116 ממנו הבאיש ואם לא הבאיש מריפה. 1164

נקבה המרה גפל מן המים אשר במרה וגפל על יותרת 1160 הכבד אם 117 נקב בו עד שירעיף ממנו לאחור מרפה. אם נשתנה דמותו כדמות הבשר מרפה. ואם נמצאת נקב במרה והתרפא לאחר כשר הוא ויאכל. כי גופו של בהמה כגופו של אדם 118 חולה היא ויתרפא.

ואם יכנים 119 ידו לבדק היה הדופן דבוק לאון הריאה ולא היה לו מקום שיכנים ידו או היתה הריאה נדולה (?)120 או היו הצלעות מקובצות

The second case, mentioned in § 14 (אם נשתנה דמותו כרמות הכשר), is a case of cholecystitis. This likewise makes the animal unfit for food. The third case (אם נמצאת נקב במרה והתרפא לאחר) is the case of an animal in which the gall-bladder had been pierced, but the perforation had been healed.

<sup>114</sup> V. Gl. s. v.

<sup>115</sup> V. Gl. s. v.

<sup>116</sup> MS. 83", E.

<sup>116</sup>a Eldad speaks here of a swelling of the heart, due to traumatic pericarditis. He distinguishes between a simple or serous pericarditis on the one hand (אם יצא מהשחין מים צהולים כתותים ולא הבאישו "If there come forth from the swelling [tumor] lightcolored [strawcolored], thin liquid, having no odor", v. Gl. s. vv. nos. 15 and 39) and purulent pericarditis on the other (אם רומש הבאיש וכו' "If there come forth matter [pus], whether it be odorless or not").

יותרת הכבר MS. היתרת הכבר but correctly in § 19 היתרת הכבר.

<sup>117</sup> Neither the context nor the pathological condition, described in § 14 beg., enables us to determine, whether יותרת הכבד means "the caudate lobe of the liver", as Moore (in Noeldeke's Orientalische Studien vol. II pp. 761) would interpret this term in the Bible and in Rabbinic literature, or whether it means "the lesser omentum of the peritoneum" (reticulum jecoris), as the Vulgate and some commentators would have it (v. Hoffmann, Das Buch Leviticus, I. p. 165). Either interpretation is anatomically possible. The context, in which יותרת הכבר recurs later, in § 19, does not throw any light on the question, since there, too, either interpretation is admissible. The real difficulty in our § 14 beg., however, lies in the obscurity of the relation of the passage אם נקב בו ער שירעיף ממנו לאחור in its context. It seems that in these words the condition already described, is again repeated by way of resumé. E. rightly supplies היינו before ואם In this sense I venture to translate the passage as follows: "If the gall-bladder is pierced so that it drops the liquid contained therein upon the caudate lobe of the liver (or upon the lesser omentum)-[now, I repeat], if there is a hole in the gall-bladder so that the liquid flows back through it-then the animal may not be eaten." The condition, thus described, would be biliary fistula.

יכנס . MS פון של ארם כנופו של בהמה . 118 MS יכנס.

<sup>120</sup> MS. הגרול. E's emendation נרולה is given in the text for want of a better one.

מרופן אל הרופן ינתח אותה דופן מרופן ויראה אם לא היה שם סמך<sup>121</sup> ולא היתה דבוקה הריאה אל הצלעות כשר. ואם היו הצלעות משונה דמותם כמות הריאה מריפה היא. ואם הריאה לא נשתנה דמותה ושמש<sup>58</sup> בה הרוח מהור הוא ויאכל.

- 16. הצלעות האלו שלש עשרה מימין ושנים עשר משמאל. אם ישבר מ' מימין וח'<sup>122</sup> משמאל כשר. ואם ישבר ח' מימין וז' משמאל כשר. ואם ישברו עשרה מימין וי' משמאל מרפה. כי ישאר במספר של ימין מימין כמות בשמאל בשוה כשר הוא.
- § 11 שבירת הצלעות האלו לא הוא כמות שבירת העצמות כולם. העצמות מארכובה ולמעלה מרפה מארכובה ולממה כשרה. ואם נשבר העצם ונחתך השרמן אשר ₪ בתוכו∗122 ונימס<sup>123</sup> (בו דם מרפה \*הוא ולא\*) יאכל.<sup>124</sup> ואם *T-S,P* ואם בהמה נגחה אל בהמה ונ\תחה העצם | במקום נתחו ולא נשבר והז\רמות עו\מדות במקומיה ולא נתחתכה והבהמה \תשא | את נפשיה¹125 ותעמוד¹12 מהור¹25 ווא ויאכל¹12 ואפילו אם היא עומרת ותהלך¹21 ונמצ או | הורמים מחותכות מריפה היא ולא תאכל.
  - אם ננחה בהמה לבהמה על מותנ{יה 131 ונתחתכו} | מותניה 132 ולא נתתך חום השדרה ושחמוה 133 ובדקו 134 ומצאו חום השדרה 135 עומן די לתתך חום השדרה ושחמוה 135 ובדקו 135 ומצאו חום השדרה 136 אותה הרועה או באבן ונתח 139 המתנים ולא | נחתך חום השדרה 135 ושחמוה 136 ומצאו חום (השד | 147 דרה 135 עומד במקומו מהור הוא ויאכל 136 | ואם כי 139 ישחמו מצאו 140 חום השדרה 135 נחתך 141 (\*יבדקו הש") דרה הוה 142 הוא 143 מו

ממן ממן an "adhesion", ef. § 9e (G and P): ואם האזנים הקמנות ממוכות אוון וכוי נכי E's emendation סרך is unnecessary.

<sup>122</sup> MS. ח' מימין ומ' משמאל, E.

<sup>122</sup>a Here begins T-S. Loan 110, p. 1 recto.

<sup>123</sup> P ונמס ונמס P הוא ולא יאכל.

נפשה 7; the meaning of the phrase is: as long as the animal is able to raise itself without any assistance, cf. Shabbat 94 a, עצמו = נפשו; חי נושא את עצמו.

<sup>126</sup> P omits ותעסור. 127 P. כשר P מיאכל. 128 P omits ויאכל. 129 P. היא ולא תאכל. 130 P omits היא ולא תאכל.

ותהלוך P ותהלוך 130 P omits היא ולא תאכל. היא ולא T in two places (see following note), but המחנים in the third place.

<sup>132</sup> T-S למותניה. 133 P ושחשוהו ובדקו. למותניה. 134 P omits ובדקו.

<sup>135</sup> P שררה in three places, but twice שררה in the same § 18.

<sup>136</sup> P omits ולא נחתך, but inserts צומר אומר עומר.

 $<sup>^{137}\</sup> P$  הוא כשר הוא  $^{138}\ P$  הכה.  $^{139}\ P$  התחתכו.

 $<sup>^{140}\,</sup>P$  ויטצאו.

<sup>141</sup> P עומר ולא נחתך which destroys the sense of the whole passage.

יבדקו השררה הזה P omits יבדקו

is not expected, in fact it is somewhat out of place here. Possibly is a scribal error for ההא, a substitute for הוה, either being correct. Note that P also has אום (ולא נהתך הוא מן הראש).

הראש אל (העצ"ה\*144) | אם נחתך מן הראש אל עליית הכתף מהור (\*הוא ויא\*)כליים ואם מן הכתף אל העצה | באיה<sup>145</sup> מקום נחתך מריפה היא ולא תאכל 146. ואם תחתיות<sup>147</sup> העצה אל הרכובות יתנתח | עצם אח (\*ד ונחתך\*) הזרם 147 ממנו מריפה היא ולא תאכל 148.

אם 149 שחם 150 מן הבקר או מן הצאן | או מן העופות או מן החיות 151 .15 מצא 152 בה שני כבדים במה הוא יבדוק 153 לראות 154 אם מהור הוא | אם ישמא הוא 154 יתן שני הכבדים 156 האילו 157 בכלי נחושת 155 ויתן מים בסיר נחושת 155 ויתמ (באש | עד (מא\*ו\*)ד ויהפך המים החם 160 ההוא 161 על שני הכבדים בכלי נחושת 158 אם ינ מסו 162 שניהם מריפה | ואם ישארו שניהם מריפה | ואם ינמס 163 אחד וישאר (אחד) מה (ור הוא ויאכל ואם אתה | שניהם מריפה ואם ינמס 163 אחד וישאר (אחד) מפני מוח יה (יו 164 שני 163 בבוף יהיה הדם יק (פא 167 אחד וישאר אחד (מהור הוא "ויאכל ואם ישארו הכבן ד לפיכך כי ינמס 163 אחד וישאר אחד (מהור הוא "ויאכל ואם ישארו הכבדים "א שנים . . . . . . . . הדם (?) 168 ההם (?) 163 . . . . תתכה לשנים לפיכך נעשתה מרפה כי ישארו ("שנים 169 ואם נמלה הכב) ד | כל עיקר ולא נמצא כבד מרפה היא ולא תאכל 171 ואם 171 ואם נזית 174 או כעדשה מצאת הכבד | מהור 173 הוא ויאכל 174 וואם 171 או כעדשה מצאת הכבד | מהור 173 הוא ויאכל 174 וואם 174 וואם 174 או מצאת הכבד | מהור 173 הוא ויאכל 174 וואם 174 וואם 174 או מצאת הכבד | מהור 173 הוא ויאכל 174 וואם 174 וואם 174 או מצאת הכבד | מהור 175 הוא ויאכל 175 או מצאת הכבד | מהור 175 הוא ויאכל 174 או מצאת הכבד | מהור 175 הוא ויאכל 174 אומר 175 או מעדשה מצאת הכבד | מהור 175 הוא ויאכל 174 אומר 175 או מדיד מצאת הכבד | מהור 175 הוא ויאכל 175 או מדיד מצח הכבד | מהור 175 או אואם 175 אומר 175 אומר

§ 20. 176 אם שחם אדם 175 מן הצאן או מן הבקר ולא גם נציא (כי) אם כלייה 175, P, G אחת 177 | במה נהן הוא בודק לראות 178 אם שור הוא 179 ילך אל 180 שור במותו 180 אשר גשחם ביום ההוא ואם פרה | ילך נאל∗, 180 פרה כמותה ואם עגל אל עגל כמותו ואם גדי עזים אל גדי עזים כמותו ואם איל | אל איל כמותו ואם תייש אל תייש כמותו ואם עיזה כמותה ואם איל כמותו ואם תייש אל תייש כמותו ואם עיזה כמותה ואם

```
העצם P העצם. E. emends העצה. 144 P omits הוא ויאכל.
```

168 One letter after שנים and two or three letters after ההם are illegible; the meaning of the passage is obscure.

<sup>145</sup> P הולא תאכל 146 P omits ולא תאכל. 147 V. Gl. s. v.

אם החתיות P omits the entire concluding phrase from ואם החתיות.

ארם P ואם P ואם P inserts ארם after שחש.

 $<sup>^{151}</sup>$  P או מן החיות או מן החיות.  $^{152}$  P ונמצא.  $^{153}$  P יברק.  $^{154}$  P omits הוא כשנים או לא  $^{155}$  P לראות.  $^{155}$  P אם הוא כשנים או לא

יברים P כברים. נחשת P האלו P האלו.

ההוא 160 P ההוא ההוא ההוא 160 P ההוא.

ימסו P ומסי. ומסו P מסו ימסו P ימסו P יהא יהא יהא פוניהם P ימסו אלו P שניהם שניהם P ישיקפא P ישיקפא יא

יאכל ואם ישארו כברים 169 In P the whole passage, beginning with ייאכל ואם ישארו etc. is missing.

<sup>170</sup> P omits היא ולא תאכל. 171 P או או 171 P היא ולא תאכל. 172 P הוא הרם שהם P כיר P הוא ויאכל. הוא ויאכל. 175 P הוא ויאכל.

<sup>176</sup> P כוליא (Responsum כוליא).

ואס אין אלא אחת for the whole passage from the beginning.

אצל P omits הוא לראות. 179 P omits הוא. 180 P אצל.

<sup>181</sup> P omits כמותו 182 MS. עוה.

רתילה אל | רחילה כמותה183 ויקח184 שתי הכלין ות-185 המצויות בבן המה 186 אשר היא 187 כמות 188 בהמתו ויתן 189 שתי | הכליות 190 בכף מאוניים והכלן יות בכף מאוניים בהיא בפאוניים בכף מאוניים והכלן יות בכף מאוניים והים 199 אם היא 199 אם היא 199 אם הוא האחןת מננד 197 השניים במאוניים מהור הוא ויאכל 198 ואם הגריעה האחןת מננד 197 השניים מרפה היא (\*ולא תא\*)כל | 198 ואם ימצא כלייה 176 אחת 199 נדולה (ואחת קמנה בח)רדל או כערשה 200 אין 201 עליו בדיקה מהור 202 הוא ויאכל. 203

אומר מאכל ובדקת 121% ואם 210° ניקב הקרב 211 או המעיים או הקיבה (ויצא ממנו מאכל ובדקת \$22. אותו | אומצ אתה 212 בויב211 כמות הדם או כמות רומש 213 השחפ 124\* אותו | אומצ אתה 213 בויב214 הדם או כמות הדם אותו | אומצ אתה 213 בויב214 הדם או כמות הדם או כמות הדם או כמות הדם או כמות הדם או מצוי מאכל ובדקת

183 P shortens to רכן כל הבהמות וכן מל after אצל פרה מנותה. There can be no doubt, however, that T-S contains the original reading, for, in the first place, the diffuseness of style is quite in keeping with that of Eldad and in the second place the Responsum has still preserved a part of the enumeration (cf. B no. 14: כלייה אחת G omits the whole passage between כלייה אחת אוקר.

184 G יקח 185 C. כליות 185 C.

מבחמה instead of מבחמה. המצויות בהמה 187 G שהיא for אשר היא.

188 G וישים. 189 וישים. 190 G omits שתי הכליות.

192 P omits the second והכליות בכף מאונים. This, although it is intelligible, as it stands, may be a mere dittography; G, to make the text clearer has the paraphrastic words וישים האחת בכף שניה after בף מאונים.

193 P omits היא. 194 P. האחת עומדת.

195 T-S MS. in both places השניים against P, G (השתים).

196 P, G omit הוא ויאכל 197 G מכנגד.

198 P, G omit היא ולא תאכל. 199 G omits ואם ימצא כלייה.

 $^{200}$  G substitutes אפילו for כחרדל.

 $^{201}$  P אין  $^{202}$  P אין עליו בריקה;  $^{202}$  P כשר.

203 P, G omit הוא ויאכל; G, MS. p. 149a-b (E. p. 104, 10), introduced by the phrase המא המא and followed by the remark והרא ואסא. Ibn Gama does not quote literally here; he gives merely a condensed paraphrase of the original. He even departs from the arrangement of his original, quoting the second case of abnormities in the kidneys before the first: אחת גדולה ואחת קמנה אפלו כערשה מהור ואם אין אלא אחת יקח שתי כליות וכו׳.

204 P במל 205 במל.

206 There is room for one or two words in the lacuna. I am, however, unable to restore them.

207 P omits הוא ויאכל. בלוקשו. ע. Gl. s. v. בלוקשו P omits היא ולא תאכל.

210 Reading in T-S uncertain; P כשר.

2102 T-S Loan 110 p. 1 verso. 211 V. Gl. s. v.

212 P אמצאו. 212a P omits בו 213 V. Gl. s. v.

 $^{214}$  P השחין; there follows in P a mere dittography of או נמצא בו כמו רומש, which E. failed to recognize as such.

נמ $\$  צא בו כמות 214 אבנים או כמות 214 חתיכות | צרור פתחתה 215 אותו אם 215 אוכלו הבאיש במעיים או בקיבה או בקרב 216 מרפה היא ולא תאכל 215 אוכלו הבאיש במעיים או בקיבה או בקרב 216 מרפה היא ולא תאכל 217 אומן ימצא כמות הדם מריפה היא ולא תאכל 218 ואם תמצא זאת האבן או זאת המקום | א $\$  ביבזע 219 ואחר זאת היתרפא 220 ולא יצא ממנו דם 221 כי אם מים צהולים ולא הבאיש | מהור 222 הוא ויאכל 225 כי נוקבו 224 של מעיים והקרב 225 והקיבה הוא 225 בנוקבו 225 שלמרה.

בוא | וראה למריפה הנופלת בשדה במ{ה226 הכ}ינוה 2264 חכמי ישר פל פי יהושע בן גון. היו אומרים | כל בהמה אשר תבוא עליה חילה רעה על פי יהושע בן גון. היו אומרים | כל בהמה אשר תבוא עליה חילה רעה אסורה היא עד אשר תמלא שנה פירש להם | הדבר רבינו<sup>227</sup> יהושע בן גון וא{מר להם} אם הבהמה 227 גדולה 2270 מי מרכי משה | רבינו כי כשר הוא. כי יבוא הזאב והיא חייה 231 קמנה על ענל בן בקלר ולהוא גדול ממנו | יגחו ענל כן בקר 232 ולא 232 יתירא ממנו לפי שהענל נדול מן הזאב (זאינו) מתבהל ממנו | ולא יהלך 2326 את דמו בבשרו לפיכך מותר לשוחמו 235 אחר 234 מחייה 231 קמנה | (ממנו) 2344 בכל עת אשר יבקש קונו 235 לשוחמו 236 ואם שועל קמון או דמום 237 אותו ולא איד לעה 238 במר במול או תיש גדול 238 הגח 240 אותו ולא אורי במשר במול ב336 ולה ב326 אותו ולא אורי במשר ב336 במול ב336 אותו ולא אורי במשר ב336 במל במול ב336 במול ב336 אותו ולא היא לעה 238 במל במול ב336 במל במול ב336 במל במול ב336 במל במול במול ב336 במל במול במול ב336 במל במול ב336 במול ב336

<sup>214</sup>ª P ממר P.

 $<sup>^{215}</sup>$  P התחתה. וה is an archaism for פתחתה, cf. § 13: אם ימצא על חלב V. also p. 15 note 57.

 $<sup>^{215</sup>a}$  P או בקרב או בקיבה  $^{216}$  P או בקרב.

<sup>217</sup> P omits היא ולא תאכל.

 $<sup>^{218}</sup>$  P omits the entire clause, beginning with אואס ימצא כמות הדם.

בוע P נבוע; E. suggests נובע, בוע P נבוע.

<sup>221</sup> T-S omits DT. 222 P ...

 $<sup>^{223}</sup>$  P omits הוא ויאכל. בקבו  $^{224}$  P וקרב.  $^{225}$  P .

יתיהן T-S, P have אל before הוא, which makes the passage unintelligible. Eldad clearly refers to מרה (§ 14) as a parallel case, which reads: ואם נסצאת נקב במרה והתרפא לאחר, כשר הוא ויאכל. כי גופו של בהמה כגופו של ארח, וותכא לאחר, כשר הוא ויאכל. מון חולה היא ויתרפא ויתרפא היא ויתרפא ויתרפא היא ויתרפא

 $<sup>^{225}</sup>$   $^{b}$   $^{c}$  במה  $^{c}$  במה  $^{c}$  226  $^{c}$  .

<sup>2262</sup> So P. E. emends הבינוה; if so, emend further במה (T-S) to כמה (P).

<sup>227</sup> P 350. 2278 P 350. 2278 P 350 In T-S written above 370 P 370 P

 $<sup>^{228}</sup>$  P omits היא.  $^{229}$  P ממר  $^{230}$  P אותו.

 $<sup>^{231}</sup>$  T-S twice חייה, usually היה.  $^{232}$  T-S הבקר.

 $<sup>^{232^{\</sup>rm b}}P$  יהלוך.  $^{233}P$  יהלוך.  $^{234}P$  יהלוך.

 $<sup>^{2342}~</sup>P$  ממנה.  $^{235}~P$  את קרבו.  $^{236}~P$  את ממנה.

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> T-S יעלה, may be a scribal error for יעלה, "mountain goat" (Prov. V, 19).

<sup>&</sup>lt;sup>2382</sup> The lacuna must have contained the name of one or two animals. P omits this series of animals and proceeds from מנה ליש directly to או תיש ליש מון אור מנה P omits ליש מון ביין אור מנה ביין אור

נבהל ממנו באו רועי הןצאן 241 ומלמו | לאותו ממנו \*ולא נבהל העגל\*ן ההוא מותר לשוחמו בכל עת י אם שור גרול (\*היה ו\*נפל | (\*עליו כפיר ..... 242 ומלטו\* הרועים וגם הכפיר מהם243 אכל ל\*השו\* רפיר והנלריר | נרה ביום ההוא מותר לשוחמו בכל עתל. אם345 פרה חלושה היא קמנה (\*ובא\*<sup>246</sup> עליה כלפילר | נלרול ובאו הרועים) ומלטוה! ממנו ולא אכלה זה 247 היום ולא הגרירה אסור לשותפה | עד שתמלא שנה. ואם היא מעוברת ויש במעיה 248 ילדפה 1ילדה הילד 249 לאחר 249 חודש 250 | ימים או עשר להן 251 ימים 252 הילד 253 מותר לשוחטו אחר שמונה ימים והאם אסור | לשוחמה עד שתמלא 254 שנה. ואם נתעברה לאחר 255 זאת וילדה לאחר שנתע}בר}ה | וילדה256 מותר לשוחשה257 בכל עת. וכן הוא על העזים וכן הוא על הרחילות. 258

אואם שור | נפל בבור והיתה הבור צורורה..... \* \* והשור אי (160 אוהשור אי (160 אוהם) יוכל 261 לחזור בה ירדו אליו ללשוחמו שמה האתה 262 אומור בהןמה שתעק{ור את רגליה אסורן לאכול את בשרה 263 והכא אתה | אומר ירדו אל הבור וישחטו אוותו. אבל ישחט\*ו\* אותוו ואיך היו עושין 264 שיהיה 265 ו מה (ור ל אכלו היו מורירים כבלים 266 (וקושרים אותו פר (ם שחיפתו ואחר שיקשרוהו 267 | שוחמים 268 אותו ומושכים 269 אותו אנשנים 267 . . . . . במהורה בכוח 272 אם היו ומועלים ואוותו שרם ו ישפור 272 את דמו ושרם אַרצא נשמתו ויפיל\*ו\*ןהו אל פני273 הארץ ויתרכיש274 את ידו | וורגנלו275

241 P 183.

242 There is room for one or two more words in the lacuna.

245 P ואם P. 244 P omits השור.

246 Supplied on the basis of E's emendation of אובא (P) to אבו.

247 P omits 71. 2492 P 70%.

במעיה P במעיה.

ולד P ולד. 251 So P.

260 P omits חודש.

254 P שימלא.

252 P omits p'p'.

253 P הולד.

258 P הרחלים. 259 There is space for one word more.

ולא יכול השור P ולא.

יכול P יכול.

אתה P אתה.

263 T-S בשריה, P omits לאכול את בשרה.

264 P עושין.

מבלים P חבלים. 265 P שיתא.

 $^{267}$  P שיקשרהו.

 $^{269}\ P$  ומושכין. 268 P שוחמין.

בכוח P inserts נדול after בכוח.

273 P ציארץ.

274 P יחרכש; v. Gl. s. v. חרכש.

275 P ואת רגלו.

<sup>243</sup> P omits the entire passage from אכל סותר הענל\*ן to אכל to אכל העריץ (התניר \* For this reason the text of P has heretofore been unintelligible.

<sup>255</sup> P אחר.

<sup>256</sup> E. would omit וילרה; but the words לאחר שנתעברה are equally superfluous. The whole phrase may be retained as a somewhat prolific repetition of the condition stated. ביס T-S לשותמיה, P לשותמיה, P

<sup>270</sup> Space for one word more, possibly נבורים or חוקים or חוקים.

ישך P ישוך, P ישוך. In spite of this coincidence there can be no doubt that ישפוך הדם כולו is to be read; cf. the parallel passage § 6 ומרם ישפוך הדם כולו.

לכמ}ות הב{המה אשר תשחם על פני כל הארץ והיו} בודק{י\*ם\*} אותו במון לכמ}ות הבלחמה אשר תשחם על פני כל הארץ והיו} בודק בי מון באר בי מון לאחר שיפשיםו בי בי מון לא נשבר לו עצם ולא יתנתח נמצא בו נחתך בו חום השדרה אפילו בי אם נשתברו קרניו כשר. אבל אם נמצא בו עצם שבור או נתח מנותח מרפה.

אם שור נפל בנחל ונמבע 280 ברנליו אל הירכים או בידים אל הכתף .250 במים והתירו 280 עליו שלא ימות ויאבד ממון ישראל חם עליו. 281 באו אצל יהושע בן גון ושאלו עליו והיו סבורין תלמידיו שיתן להם רשות לשחום במים ולשחום בבור 282 דבר להם יהושע עד 282 שאשאל את משה רבי. באו תלמידיו אצל משה רבנו דברו לו אדונגו באנו לשאול אותך על שני שוורים אחד נפל לבור ואחד נמבע במים הנחל. שאל אותם משה רבנו השור שנפל לבור צדו הימין היה למעלה או צדו השמאל היה למעלה? דברו לו אדונגו צדו השמאל מלמעלה והימין מלממה וידיו ורגליו כפופות תחתיו. שאל אותם משה רבנו ראשו ופניו לאי זה 283 צד מן העולם היה למזרח או למערב או לצפון או לדרום? דברו 284 לו על זה אתה שואל אותנו מדוע? דבר להם כי כל אשר ישתם לאי זה צד נמצא 285 פסולה שחימתו. בזמן שהיו ישראל במדבר בימים ההם 286 היו משתחוים לצפון. והא אתה אומר השחימה כתפלה שנ' ושחם אותו על ירך המזבח בפונה. 287

<sup>276</sup> P בודקין. Here ends T-S Loan 110 p. 1 verso.

<sup>278</sup> MS. נתח נתח.

<sup>279</sup> The text has אבל, which destroys the continuity of the sentence. Evidently the copyist was misled by the אבל, which occurs four words later.

280 MS. אמבע, E. 280a Probably with omission of the אברי

<sup>281</sup> Subj. of הקבה is הקבה.

<sup>&</sup>lt;sup>282</sup> To harmonize the Halakah of § 25 with the Halakah of § 24 we must here suppose that the בור is full of water, in order to make this correspond to the הם into which the ox sank. Another solution is offered by E. (p. 125 note 27). He takes the words למו ולשחום בבור in the sense of בבור and he adds by way of explanation.

<sup>2822</sup> For the elliptic use of Ty see p. 32.

<sup>283</sup> MS. אל איה אל , E אל היה. The emendation in the text is based upon the אי וה צר, which occurs three lines below.

<sup>284</sup> MS. 727, E.

<sup>285</sup> E. reads לאי זה צד נמצא פסולה and explains (p. 125 note 29) בכל צד

בזמן שהיו ישראל בימים ההם במרבר .288 MS.

<sup>&</sup>lt;sup>287</sup> Lev. I, 11. Our paragraph is incomplete, for the decision in the Halakic question submitted to Joshua or Moses, is not given. The information at the end, however, forms a very appropriate transition to the third Part of this Ritual. In the absence of a parallel text, this fact alone, that no Halakah is given, does not seem sufficient warrant for the conclusion that the text in its present form is corrupt or that it has been shortened.

### III.

# [פגולים]

אמר רבנו 288 יהושע בן גון מפי משה מפי הגבורה: § 26. כל מבח של ישראל ושחם שחימה שאינה הגונה מן הכהמות או מן החיות פגול הוא. 269 ואבל שמעו ולמדו 290 בית ישראל אם אתם בארץ מזרח 291 מן הקדש תפנו בשחיפה אל ארץ מערב ושחפו ואם אתם בארץ מערב והקדש למזרח [שחטו למזרח]292 ואם אתם293 בדרום והקדש בצפון שחמו לצפון 294 ואם אתם בצפון והקדש בדרום שחטו לדרום. כי התפלה והשתימה באחד 295 הוא. ואם אתה אומר שלחן של ישראל היום כמזבח הוא שהיו מקריבים עליו קרבן כן הוא כי המזבח היו שוחמין עליו ומעלין למערכה 296 ושלחנו של ישראל מקדש ומברך 297 על השלחן (וכי יערוך לפניכם מזבח 298) הוא שנ' המזבח 299 [עץ] 300 שלש אמות גבוה וארכו שתים אמות ומקצעותיו לו וארכו וקירתיו 302 עץ וידבר אלי זה השלחן אשר לפני י"י. 302 התחיל במזבח ומסיים בשולחן לפי שלחנו של אדם בעולם הזה במקום מזבח הוא. לפיכך אסור לישראל שישחם עד שיפנה 303 לקדש. ואם ישתם ולא יברך פיגול הוא. ואם ישתט והוא ערום פיגול. ואם שתט בלא סודר פינול. ואם שחם והוא שכור פיגול. ואם שחם בלא רחיצה משכבת זרע ושכת לרחוץ

<sup>288</sup> V. note 1.

אמר יהושע כל מכח שישחום שחימה (כל MS. או (כל מכח שישחום שחימה) באול הוא (MS. אווע בין בחיה בין בעוף (MS. השוחם שחימה) שאינה הנונה בין בהמה או חיה או עוף (בין בחיה בין בעוף MS. The words של ישראל which M omits, may be part of the original text. Similarly או עוף או M of M may be original, although they are missing in M:

<sup>290</sup> MS. מצרים, E. 291 MS. מצרים, E.

<sup>293</sup> MS. בצפון <sup>294</sup> MS. בצפון.

<sup>295</sup> Perhaps to be emended כאחד. באחד 296 MS. למערבה, E.

<sup>&</sup>lt;sup>297</sup> E. unnecessarily emends ומעריך.

<sup>300</sup> E. 301 MS. inpin, E. 302 Ez. XLI, 22.

שיפנו אמום שישחטו. sois MS. שיפנו אש שיפנו של שיפנו האל שיפנו איש אוש איש שיפנו אל האל האל האל שיפנה אל (MS. שיפנה אל הוא (הוא החוד למקום תפלה (תהפלה התפלה (MS. האום בלא ברכה פגול הוא להחוץ משכבת ורע ושכח ואם ישחום ערום פגול ואם לא הורחץ משכבת ורע ושכח ואם ישחום בימי אבלו שחום בימי אבלו בימי אבלו שחום בימי אבלו בימי אבלו בימי אבלו בימי אבלו בימי אבלו בימי אבלו בימי

פגול. ואם הוא יושב בבית [והוא] אבל<sup>60</sup> אין לו לשחום עד שימלאו<sup>305</sup> ימי אבלו. כי השחיםה ההיא תבקש שיהיה דעתו של אדם מקובצת<sup>306</sup> עליו ויהיה לבו שמח כי השמחה היא בבשר שג' וזבחת שלמים ואכלת שם ושמחת לפני י"י אלהיך<sup>307</sup> לפי' יהיה יודע איך יברך על השחיםה ואם לאו עליו הכתוב אומ' זובח לאלהים יתרם<sup>308</sup> ואם אתה אומ' בלתי [ל]"<sup>309</sup> לבדו לקרבן הוא — ואפי' לאכילה לישראל לי"י הוא.

ובמה היו מברילין בין שחימת המזבח ובין שחימת אכילה. שחימת המזבח ביד הכהגים היו מבקרין 310 את הבהמה מרם ישתמוה ולא היו שוחמין כי אם בעת הקרבן. אבל לאכילה מותר לשחומ בכל עת מלבד יום השבת ככת' בכל אות נפשך.311

אבל השוחם לישראל לאכילה<sup>312</sup> תבוא על ידו בהמה משונה. ומה בהמה משונה בהמה שיש לה שני ראשים. <sup>312</sup> אי זה מהן ישחום. אם הבהמה תרעה בראשים שנים ותנריר בראשים שנים ובראשים שניהם עינים ואזנים שלימות ובקש שישחמנה ישחומ<sup>313</sup> הבהמה שיש לה שני ראשים. יתן ראש השמאל לממה והימין למעלה ויקבץ הקדקדים יחדיו קדקד על קדקד<sup>314</sup> ויתן ידו על שניהם יחדו ויברך וישחומ ויפנה אל ראש הימין העליון. ואם ידו על שניהם יחדו ויברך וישחומ ויפנה אל ראש הימין העליון. ואם בא שחימת העליון או העמיםה<sup>316</sup> מרפה [היא] לא תאכל. ואם בא שחימת העליון כהונן כשר הוא. ואם השמאל התחתוני נרם <sup>315</sup> אותו או העמים <sup>316</sup> כשר. אבל אם הוא ירעה בראש הימין <sup>317</sup> ויגריר בו תשחום הראש הימין לבדו שני "י שמרך י"י צלך על יד ימינך <sup>318</sup> אבל אם הוא ירעה בשמאל לנפשו שנ' ימינך י"י נאדרי בכח <sup>319</sup> פחול לפי שלא זכר הקב"ה השמאל לנפשו שנ' ימינך י"י נאדרי בכח <sup>319</sup> ולצדיקים מאין לנו שלא זכר שמאל <sup>319</sup> שנ' יפול מצדך אלף ורבבה מימינך <sup>320</sup> ותרעה בשמאל לפי' בהמה שיש לה <sup>319</sup> שני ראשים ראש ימין וראש שמאל ותרעה בשמאל לפי' בהמה שיש לה <sup>319</sup> שני ראשים ולא תאכל. <sup>319</sup> וורעה בשמאל פחולה לא תשחט ולא תאכל. <sup>319</sup>

<sup>304</sup> MS, בבית האבל E. 306 V. Gl. s. v. 307 Deut. XXVII, 7. Cf. Pesahim 109a. 308 Exod. XXII, 19. 309 E.

<sup>310</sup> MS. מחקרין. 311 Deut. XII, 15.

<sup>3122</sup> Cf. Targum Pseudo-Jonathan on Deut. XVII, 7, Menahot 37 a.

<sup>313</sup> MS. ישחים. 314 V. Gl. s. v.

<sup>315</sup> Probably to be read גירם, Piel. 316 MS, אחד and מעמים, 217 MS, אחד E.

<sup>318</sup> Ps. CXXI, 5. 319 Exod. XV, 6. 320 Ps. XCI, 7.

<sup>321</sup> MS. 75, E.

The ritual distinction, drawn between the left and the right side and the preference given to the former over the latter, which is unexplicable to Epstein (p. 125 note 28), is closely connected with the mooncult or the mooncycle. (Cf. A. Jeremias, Das Alte Testament im Lichte des Alten Orients², Leipzig 1906, pp. 29 et seq.). In the mooncult the West is considered as Kiblah. In accordance with this Kiblah the Temple in Jerusalem was constructed. Even as late as R. Joshua ben Levi, who lived in the first half of the third century (C. E.) it was believed that the Shekinah was in the West (B. Batra 25 b) and the Temple in the Midrash

§ 98. אבל בהמה שיש לה שלש ידים ושתי רגלים פסול לקרבן\_וכשר לאכילה. ואם יש לה שלש רגלים ושני ידים אם הרגל השלישית תשיג לארץ <sup>322</sup> כמו הרגלים שתיהם פסולה היא לא תאכל. אבל אם היא קצרה לא תשיג לארץ מותר לשחימה כי עודף שיהיה ברגלים <sup>323</sup> כשר, ואם בהמה יולדה <sup>324</sup> ממעי אמה ויש לה שגי רגלים ויד אחד פסול.

1929. ואם תצא חגרת ממעי אמה והולכת על ארכובותיה בארבעתם כפופים אל תחת במנה מותר לשחימה לאחר שמונה ימים. ולאחר שישחטנה תפשים את עורה תבדוק אותו הבשר אם יש מגמע<sup>325</sup> בין בשר לעור ירעיף המים<sup>326</sup> בכשר כולו מרפה. ואם המגמע מתחת העצה אל הרגלים טרפה. ואם המגמע הזה מן הכתף אל הידים כשר.

as the permanent dwelling place of the Shekinah (cf. Bischoff, Babylonisch-Astrales im Weltbilde des Talmud und Midrasch, Leipzig 1907, p. 106 note 3). Now then since the West is Kiblah, the right or upper side, i. e. the North is favorable, while the left or lower side, i. e. the South as also the East where the Shekinah does not dwell (B. Batra l. c.), are unfavorable. Eldad bases his theory concerning the favorableness of the right side or the North upon the fact that in the Bible always the right side is mentioned in connection with God and the righteous. (Similarly Plato [Leges IV. 8] connects the right side with the Gods and the left side with the demons.). The same view is found expressed in the Talmud as e. g. where it refers to the placing of the pillow-end of the bed facing toward the North as a remedy against miscarriage or as a means of bringing about male birth. (Berakot 5 a.)

The right i. e. the favorable side should during the act of slaughtering be upward. This represents not only the view of Eldad (cf. also § 25), but also that of the Shi'itic ritual (v. Van den Berg, Minhadj at-Talibin, III. p. 298). Now since the right side of the animal should be upward during the act of slaughtering and since a Kiblah is required by both (v. Van den Berg l. c. p. 299 and S. Keijzer, Précis de Jurisprudence Musulmane selon le rite Châfeite par Abou Chodjâ', Leyde 1859 p. 55), it follows that only the West can be considered here as the Kiblah.

In an older form of the mooncult the North had the same significance as the West had later (v. Jeremias, l.c.). Just as e. g. the Temple of Nippur was facing the North and just as the North was the direction of worship for the Mandeans, so was the North according to Eldad (§ 25 end) the Kiblah for the Israelites in the Desert (משחרוים).

322 MS. בארץ, later correctly לארץ.

בירים אבל בהים; the change to ברגלים is the only possible way of retaining the clause כי עורף וכו' in its present place. If בירים is retained, the whole clause כי עורף וכו' שורף וכו' שורף וכו' שורף וכו' שבל בהמה שיש לה שלוש ירים וכו' פסול המלד לקרבן וכשר לאכילה.

324 Text ילרה, E. גולרה. 325 V. Gl. s. v.

326 MS. מנמע, v. Gl. s. v. מנמע. The disease of which Eldad speaks here, is congenital arthritis, caused by an encysted abscess which, in turn, may bring about a generalized infection.

- ואם בהמה שנשתברו ידיה או רגליה למתרפתה 327 והיתה דורכת על 30.§ הארץ על גי די לא תדרך על הארץ אם היא יד ימין פסולה היא ואם רגל הימין פסול אבל אם רגל השמאל כשר לשחימה. ואחר השחימה בודקין את העצם היקפא במקומו ולא התעידה [ו]הזרמים 328 נתרפקו על יד כהוגן מהור הוא. 329 אבל לקרבן כל המומים האלו פסול.
- והשחיטה הזאת פסולה בסומא פסולה בגידם פסולה במצורע פסולה. 331 בחשך אבל בחמה <sup>330</sup> ובלבנה ובהעלות הנר מותר לשחוט אם היתה השחיטה מיד אשה מיד סרים חמה מיד הנער לא ישחוט עד שימלא שמונה עשר שנה ומיד זקן לאחר שעברו עליו שמונים שנה לפי כי כחו הלך ממנו ודעתו לא היא מקובצת <sup>331</sup> עליו וידיו יתרעשו והמאכלת בידו מתנענעת וכי תנוע המאכלת מידו לא תבוא השחיטה הנונה כי לא יחתוך הושמ.<sup>332</sup>

[שחמ] 333 הנקבות המעוברות 334 והיו יוצאין הילדים ממעיהם חיים והיו 334 מנדלים אותם על שדי מקנה אחר. 335 אם יפתמם 336 אותם המות וימותו בשרימת אמו ממהרתה.

b. אכל כי יתן המאכלת לשחום יצא חציתו ונשאר חציתו ברחם תקח

ואסור השחימה מיר אשה (MS. מיר אשה (MS. מיר אשה מיר השחימה מיר אשה (MS. מיר אשה מיר אשה השחימה מיר אלה שעברו עליו פ' שנה ומגער עד שימלא י"ח שנה וחומרא בעלמא [הוא בעלמא [הוא בהגיגן כותיה שעברו עליו פ' שנה ומגער עד שימלא י"ח שנה וחומרא בעלמא הברים ולא נהגיגן כותיה (לד. also the anonymous quotation from our Ritual in Jacob (ben Samuel) Zausmer's, Bet Yaʿakob (1696) p. 25b, Resp. no 25: אבל אבל אבל מהר"ר אברהם קלויוגער כתוב בקלף ישן שנת ק"ע לפ"ק שכתב וו"ל האבל ראיתי במנהגי מהר"ר אברהם קלויוגער כתוב בקלף ישן שמונים שנה והנער קודם י"ח שנה וכו"ל האבל it is worth mentioning that the heathen Bulgarians considered it a crime to eat the meat of an animal that had been killed by a Eunuch, cf. Haberland, Über Gebräuche und Aberglauben beim Essen, in Zeitschrift für Völkerpsychologie XVII (1887) p. 356.

<sup>327</sup> V. Gl. s. v. 328 MS. הורמים; v. Gl. s. v.

<sup>329</sup> The Halakah of § 30 is very difficult. It treats of an animal, one of whose legs has become shorter than the others, as a result of a fracture. I take it to mean the following: If an animal has [at one time] fractured [one of] its hind or fore legs, the fracture having been caused by its fatness [i. e. the excessive weight of the body had occasioned fracture, in consequence of a violent contraction of the muscles after some sudden or too vigorous action], so that the animal walks on three feet, one foot not touching the ground, then if it [the injured limb] is the right fore-leg or the right hind leg, the animal is pasul. But if it is a left leg, the animal may be slaughtered. After it has been slaughtered, the leg must be examined in order to determine whether a firm, bony union has taken place (בורקין את העצם היקפא במקומו) and the fragments of the bone have not moved from their proper place, התעירה) according to E. = Targumic אָתְעָרָא, v. Levy, TWb. II, 203) and whether the sinews occupy their proper position on the leg. [If this is so], then the animal is כשר, [for the case is one in which the fracture has healed 330 In E. המה is marked as doubtful. 331 V. Gl. s. v. properly].

<sup>333</sup> Supplied by E.

<sup>334</sup> MS והמעוברות, E.

<sup>335</sup> MS. אחר.

המאכלת ותחתך חציתו אשר יצא מרחם ותשליך חציתו והנשאך ברחם שחימת אמו מפהרתו ויאכל.

 $<sup>^{337}</sup>$  Beg. of O. The heading reads: יה מרשה מרכות מרכות מרכות הדני המעשה והיתה מ $^{338}$  O omits היתה.

<sup>339</sup> O omits from ונתנדלו הענלים ונתנדלו to ונתנדלו.

<sup>340</sup> חומתו הוורי אומר אפילו בן חמש שנים הוורי אומר שוורי אומר שוורי שוורי שנו שנים בשרה בשרה הווי הוורש בשרה וכוי הווי בשרה הווי הווי בשרה בשרה וכוי הוויש בשרה וכוי

<sup>341</sup> O omits מדאנתו והוא יחרוש עליהם 342 O omits.

יהיה נים ולא נים 343 O והיה נים ולא נים, a quotation from b. Megillah 18b (= Ta anit 12a, Yebamot 54a, Niddah 63a) יוהיה היכי דמי אמר רב אשי נים ולא נים היר ולא חיר וכו

<sup>344</sup> O omits את.

and has instead briefly העוכה. Our passage makes a carnivorous animal of the ostrich, the food of which is principally herbs, seeds and fruits, although it eats also birds, reptiles and insects and even small mammals (v. A. H. Evans, Birds, London 1900 p. 29). This information is, however, no more startling than the report in the Midrash Shemuel ed. Buber p. 51a (= Yalkut Shim'oni ib. § 123, 'Aruk s. v. מעימות) that ostriches (תעימות) were fed on the body of king Agag (I Sam. XV, 33).

וכשהיו (כשהיו לבלתם Jellinek's copy) באים אצל נבלתם.

מבשרם to והיה מבשרם.

<sup>350</sup> P omits שכח Jell's copy omits ההוא, Jell's copy omits.

שהנשר מדבר 0 360 לאכול מן הבשר 9 359. רשות 360.

מהן O omits אמר להם 362 O מהן. מהן 362 O omits הענלים. הענלים.

<sup>364</sup> O ממהורים של before ישראל before לכל before הישראל.

<sup>386</sup> P רברי. O omitting it altogether, inserts instead

<sup>367</sup> א"ל after הדבר.

הקב"ה 368 היום שנודע 369 לדורי 370 דורות כי137 תורת אמת בידנו כי נשחמ בהמה ויצא ממנה ולד חי וימות לאחר<sup>372</sup> אמו<sup>373</sup> ימים<sup>374</sup> רבים מותר לנו לאכלו וגם השני הוה 375 שלא נתן הקב"ה לאלו הנשרים 376 שיאכלו 377 מן הבשר שלא 379 היה בשר העגלים כמו בשר בשדה שהיא 379 מרפה. ואם אתה אומ' מת הוא אמת הדבר כי מת הוא ולא הוא מת 380 וכל 381 אשר החרים 382 אותו 383 הקב"ה לישראל 384 התיר אותו 385 להם במקום אהר 385 אסר לנו 386 הדם והתיר לנו 387 המחול 387 אסר לנו 388 חלב הכליות התיר לנו חלב שעל 389 הלב אסר לנו 390 המת והתיר לנו זה הוא אשר כמת-הולד כמו שנאמר אל נא תהי כמת אשר בצאתו מרחם אמו.391 זה שהוא כמת392 שאתה<sup>393</sup> משליך אותו לכלב<sup>394</sup> בעבור ניסך<sup>395</sup> דמו עם דם אמו<sup>396</sup> בעת

ואם איש שחם <sup>398</sup> נקבה ויצא ממנה <sup>399</sup> ולד<sup>400</sup> חי אין <sup>401</sup> לו מקנה 398 a.

```
368 P omits הקב"ה.
                              שנורע before הנס האחר שלי before שנורע.
370 O omits לדורי.
                              כי omitting, שתורת O 371.
```

<sup>&</sup>lt;sup>372</sup> P אחר, but לימים 374.

 $<sup>^{373}</sup>$  P אחר ימיו לימים רבים.

<sup>375</sup> Probably to be read הוא; O omits it altogether.

<sup>376</sup> O has רשות after הנשרים. לאכול 0 זזז.

שלא before בעבור before.

ישהבשר בשרה היא Frankl (MGWJ 1874 p. 550) sees a reminiscence of the תרי תמיהי of Abaya (Hullin 75b) in this story with its two miracles.

אמת הדבר כי מת הוא ולא כמת הוא O אמת הדבר ולא מת P אמת הדבר כי אמת הדבר כי מת הוא ולא כמת הוא א

<sup>381</sup> O ואשר. 382 V. Gl. s. v.

<sup>383</sup> O omits אותו. 384 P omits לישראל.

<sup>385</sup> O omits אותו.

<sup>3852</sup> Cf. Midrash Deut. Rab. IV רבגן אומרים הרבה דברים אסר אותן הקב"ה וחזר והתירן במקום אחר.

מהם O להם. The original probably read עלינו, in accordance with the following forms; cf. also § 33c, end.

<sup>3872</sup> Cf. התרתי לך את המחול, Midrash Tanhuma, section Shemini, ed. Buber, p. 15b; Yalkut ha-Machiri on Ps. CXLVI, 7, ed. Buber p. 142a; Yalkut Shim'oni on Ps. l. c.; Lev. Rab. chapter XXII, 10; Frankl, MGWJ, 1874 p. 414 would erroneously substitute here D7 of B.

<sup>388</sup> P עלינו, O הם.

שעל omits טשעל.

<sup>390</sup> P again עלינו, O לנו. 391 Num. XII, 12.

אה הוא כמת owing to a homoioteleuton O omits from זה הוא כמת מרחם אמו to אשר כמת הולד.

<sup>393 0</sup> אשר אתה. 394 O omits אותו לכלב.

 $<sup>^{395}</sup>$  P ניסק,  $^{0}$  ניסק, Frankl  $^{l}$   $^{c}$ . ננסך.

<sup>395</sup> P אמר, אמר, E. 396 P omits אמר, E. 399 O omits ממנה.

הולד O ססם. 101 0 ואין.

שינדל<sup>402</sup> [אותו] עמהם<sup>403</sup> ובקש לאכול ממנו<sup>404</sup> ולא יגדל אותו<sup>405</sup> ולא יוכל<sup>406</sup> לשחמו בעבור אשר שחמ<sup>407</sup> אמו שנ<sup>408</sup> ושור<sup>409</sup> או שה אותו ואת בנו<sup>418</sup> בא האיש ההוא<sup>411</sup> אל תלמידי<sup>412</sup> יהושע בן נון<sup>413</sup> ודבר<sup>414</sup> להם בהמה מעוברת נקבה<sup>415</sup> היתה לי ושחמתי אותה<sup>416</sup> יצא<sup>417</sup> ממנה ולד חי ואין אני<sup>418</sup> מבקש לגדל אותו ואולם<sup>419</sup> אבקש לאכול ממנו<sup>420</sup> והיתי ירא<sup>421</sup> לשחומ<sup>422</sup> והתורה אומרת לא תשחמו ביום אחד.<sup>422a</sup> הגידו לו ששמעו<sup>423</sup> מפי משה ומפי הנבורה<sup>424</sup> לשחמהו<sup>425</sup> לא<sup>426</sup> הוא<sup>427</sup> מותר אלא<sup>428</sup> תכה אותו<sup>429</sup> על קדקדו במקל ותאכלהו כי שחימת אמו ממהרתו.

אבל השוחמים ממקניהם בשמחתיהם ובמועריהם <sup>430</sup> שכחו מרוב שמחה ושחמו ענל ואמו או גדי ואמו או כבש ואמו<sup>431</sup> לאחר ואת השחימה<sup>432</sup> וכרו <sup>432</sup> להמ<sup>431</sup> ובאו<sup>433</sup> אל<sup>436</sup> יהושע ואל תלמידי לשאל אותם<sup>436</sup> דברו <sup>436</sup> להמ<sup>436</sup>

אותו עליהם 0 403.

אולא יגדל אותו 105 O omits ולא יגדל אותו. 108 O omits שור P שור 109 P. שור

אותו ואת בנו Lev. XXII, 28; O omits אותו ואת בנו.

413 O omits בן גון. 414 O אמר.

415 O omits גקבה. 416 O ושחמתיה.

אולם O 419 (מאיני O 418 (איצא O 419 ). אולם O אולם

בשרו , v. note 404. This seems to be the reading of O's source and differs from P.

421 O והתיראתי התיראתי והתיראת, not, as E. suggests, המתירים אתם, or as Frankl, (l. c., note 2), המתיר אתה.

לשתמו O 122 d.

אחד to אחד to אומרת to אחד to אחד.

424 O omits ומפי הגבורה, but inserts the words אמר לו after משה subject either אמר אחר חלמיד אחד or Moses himself. In either case we would have to read ממר להם instead of אמר להם.

לשחמו 0 425.

איני מתיר P , ולא E.; O איני מתיר. איני מתיר אולא . אבל O omits אבל.

בשמחתם ובמועדיהם ממקניהם 0 430 .תכהו 129 0.

או כבש ואמו omits או כבש ואמו או בש instead of או כבש ואת. או או מאו וואת השחימה

אצל *O* אצל 434 .

אמרו O omits אותם לשאל אותם 136 O ואל תלמידיו לשאל אותם. אותם 135 O. ואמרו

<sup>402 (</sup>ויגדל ; Jell's copy וינזל, which E. emends to ויגדל, Frankl, (l. c. p. 551, note 1) to לגדל.

אנים בשרו  $\rho$  לאכול בשרו אינור אונים, which E. emends to מהר מחלם. The scribe intended to write אנים לאכול ממנו אולם, as is evident from the same phrase: ואולם אבקש אלכול מסנו  $\rho$ , where  $\rho$  again has לאכול מסנו ( $\rho$ ). He was misled to write מאכול אונים, through the immediately preceding אכלו. עמהם is a mistake for לאכול  $\rho$ 0 omits אינום אונים.

רבותינו <sup>438</sup> חטא גדול בא על ידינו <sup>439</sup> היום. שחטנו היום <sup>449</sup> מן המקנה בשר מרובה מרוב שמחה שכחנו <sup>441</sup> ושחטנו בנים ואמהות. <sup>442</sup> תלמיד אחד אומ' פסול הוא הבשר ולא יאכל ותלמיד אחד אומר פסולים הבנים וכשרות האמהות ותלמיד שלישי אומ' פסולות האימהות וכשרים הבנים. העלו הדבר <sup>442</sup> הושע בן נון מפי משה מפי הגבורה <sup>444</sup> יהושע בן נון מפי משה מפי הגבורה <sup>444</sup> למד אותי <sup>444</sup> משה <sup>444†</sup> | רבינו אם מעה <sup>445</sup> אדם ושחט אימהות <sup>446</sup> ובנים <sup>447</sup> בבת אחת הא <sup>447</sup> אתה אומר לא {תשחטו} | ביום אחד <sup>448</sup> אבל אכילה <sup>448</sup> לא דיבר לא תאכלו ביום אחד אבל אסור לבשלו יחדיו ואסור יאכלה <sup>450</sup> על שלחן אחד ולא יאכלו אותם אנשים <sup>451</sup> יחדיו מפני <sup>452</sup> שדיבר <sup>453</sup> ההחלב לא יתבשל בבשר בן <sup>453</sup> החלב לא יתבשל בבשר בן <sup>453</sup> מחלב אמו אבל בשר הבן והאם | יחדיו על אחת כמה וכמה. <sup>453</sup> מחלב אמו אבל בשר הבן והאם | יחדיו על אחת כמה וכמה.

מבל 4536 בשר וחלב 454 יאכל יחדיו 4546 ונבינה 4536 ובשר יאכל יחדיו | 4536 תתחיל בנבינה 4557 ותרחץ 4556 את פיך ותקניחהו בלחם קשה ואחר זאת 457 יאכל בשר ואם | חלב או שמן צאן אכל ירחץ את פיהו במים (ו/תלפיש 458 ואחר זאת יאכל בשר 461 מותר | לו. אבל האוכל בשר וגבינה 460 אם ובניה 461 ובתיה 1461 אם ובניה 1461

<sup>138</sup> O רבינו in consonance with the omission of תלמידים.

<sup>439 0</sup> חמא עשינו היום.

שומנו O omits from שחמנו to שכחנו, but

<sup>141</sup> adds בשכחה after ואמהות.

<sup>4422</sup> Here begins T-S Loan 110 leaf 2 verso. 443 P omits בן נון.

אים מפי הגבורה ס omits the whole discourse from מפי אחד to מפי and inserts (Jell.'s copy למתר) before למתר.

אותנו O אותנו.

משה משה aub.

ירצה P ירצה.

אימות אימות but in all other places אימהת.

בנים אמהות O ; in all other places בנים; P ובנים; O אימהות כנים:

<sup>447</sup>a O omits אה.

 $<sup>^{448}</sup>$  Lev. XXII, 28. In O the quotation begins with אושור או (the rest is missing), in P with אווו ואת הוו T-S with לא תשתמו.

אבל לא דבר תורה לא אכילה לא תאכלו ביום אחד P אכולה.

אנשים 450 So T-S, cf. p. 32; P לאכול. 451 P omits אנשים.

 $<sup>^{452}</sup>$  O omits from אגשים יחדיו אסור אכל to אגשים יחדיו. אנשים בין Exod.~XXIII,~19.~453~P בין.

<sup>4533</sup> O omits from זה החלב to the end of the paragraph. The meaning of the clause is: It is not permitted to boil the meat of a suckling (כן מחלב אמו) in the milk of its mother; how much less is it permitted to boil such meat together with the meat of the mother.

אבל P אבל.

או תלב P או או הלב.  $^{454a}$  O omits או הלב.  $^{454b}$  או הלב.

 $<sup>^{455}</sup>$  P omits from התחיל בנבינה to תתחיל.

אהרחוץ T-S, ותרחוץ, but in all other places, the Qal form is used; P ותרחוץ.

<sup>457</sup> P 75. 458 V. Gl. s. v.

או נבינה P omits from או נבינה. או נבינה. 460 או נבינה.

אם ובניה P omits אם ובניה.

אסור עולויו לאכול אותם 462 יחדיו ואם 463 רחץ פיהו ואם לא ירחץ 464 פיהו | אסור עליו יאכל 465 אותם בעת אחת. 466

ואם בא ושחמו 467 האם | ובניה 468 ביום אחד ונתערב הבשר ז(ה עם ונה נאפש או מבושל בסיר או על 470 השולחן פיגול | הוא הבשר כולו 171 ולא יאכל 473 והשותם אותו בזלדלון 473 מלקים 473 אותו ומעבירין עליו קול | ככה יעשה לאיש שעבר על מצות 474 לאו. לאו 475 מה הוא 476 לא לא תשחמו ביום אחד 478 אם 479 | המקנה לו 480 לנפשו הוא אין עליו כי אם מלקות ואם לאיש אחר 481 ישחם 482 ונעשה פינול | מענישין 483 אותו 484 דמים של בהמות ואם יש לו בהמות מענישין 485 אותו 486 מבהמות 487 בהמות 488 | נגד בהמות 499 ויתנו 490 העונש 491 ההוא ל{בעל הבשר הפיןנול 492 והבשר הפינול 493 יותן לשוחם | והשוחם אם 494 ימצא גוי ימכור (אותו לו ואם א)מר יאמר השוחט אשר שחט 495 | הבנים והאימהות בזדון אשוחט לישראל פעם שניות פסול הוא לשחיפה ואפילו | לעידות. |496

T-S, O, אין שוחטין במוע $\{r\}$ ר ובשמחה יבואו אל רוע $\{r\}$ ה מקניהם אין אל מקניהם במוע ומבדילים 499 בין האימהות ובין הבנים לשלא יבוא על ירי\*הם\*500 דרך פינוןל ואם 501 | היה 502 הרועה אשר הוא בצאן 503 | בימים {\*ההם \*לא היה

```
אותם אותם, omitting אותם.
                                                  465 P לאכול.
     אחר P אחר; O omits the entire § 33c.
     אם בודון שחם P ואם בודון שחם: O ואם בודון שחם:
                                                          ובנה P ובנה.
     ב, U omit אז. 470 P שעל P, O omit אז. 1לא יאכל 170 P. 173 P. 0 יאכל 1734 P. O יאכל
                                                      בולו O omits כולו.
                                           אותו בודון omits אותו בודון.
     מלקין P. O מלקין.
     מידת O מידת. E. questions the correctness of the reading without
sufficient reason.
     אלא P omits the second אלאו.
     altogether. לאו מה הוא altogether.
     אותו ואת בנו מיז אותו (את בנו בנו מיז: en: cf. note 448.
     479 P. O DN1.
     אם היה ממקנהו ושחם: O paraphrases, as follows: אם היה ממקנהו ושחם:.
                                   ^{482} P שחטון ^{\circ} ^{\circ} טחט.
     איש לאחר T-S איש לאחר.
                                           אותו אותו P אותו.
     מענישים P מענשין; O מענישים.
     יענש P again מענשין; O יענש:
                                                486 T-S omits אותו.
     מבהמות omits מבהמות.
     488 T-S מבהמות, a dittography.
     בהמה כננד בהמה P and O בהמה כננד.
                                              ויתנו omits ויתנו.
                              אהפינול O omits הפינול.
     491 P עוגש.
     493 O omits והבשר, but has ההוא before יותן, reading והבשר.
```

ומבדילין 0 499.

אצל הצאן O <sup>503</sup>

אשר שחט P inserts לא before ימצא. אשר שחט P omits אשר אשר. 196 O omits from ימצא נוי to the end of d. 198 (רועי 0.

502 O omits היה.

שני אד ( evidently reading עני ידי וה על ידי וה צל ידי וה פייע; E. supplies אין, פייע

ושהיו O 197.

501 O DR.

עם הצאן בעת תולדו}תיהן 604 במה 505 | היו מג (ס) ין 506 | כי היו מבדילי (\*ם\* בין האימהות\* ובין\* הבנים\*? הרועים\* עוזבים\* הבהמות\* 507 עד אשר | תשעינה תחתיות 508 העצים וכו (\*לם ירביצו סביבות אימותיה\*)ם. הרחלה והעו 100 סביבות | אימותיהם 511 ירביצו כולם 512 והבקר (והפרה וכל עגלותיה) ירביצו יחדיו 1313 והיה ....(?) 514 | אשר יבקש 512 לשחום מן המקנה 515 א (שר יקח בנים ל א 516 יקח אם 517 ואם יקח אם 517 לא יקח בנים.

### IV.

### הלכות חיה

אמיז רבינו יהושע (מפי משה מפי) הגבורה:

בוא<sup>519</sup> וראה כמה נתן הקבה מהרות | הבשר<sup>520</sup> אפילונ<sup>52</sup> בחיות האילו \*הן\* א}יל וצבי ויחמור ואקו <sup>521</sup> דישון ותאו | וומר.<sup>522</sup> מה<sup>523</sup> הרימנים (בחיות\* האילו\* להכירם <sup>524</sup> \*הא את\*}ה אומר (\*מע\*}ל{\*ה ני\*}רה הסימנים (בחיות\* האילו\* להכירם <sup>524</sup> \*הא את\*, האומר (מעלה נירה אבל אין אגי ומפרים פרסה | אתה אומר מפרי, מפרים מעלה נירה אבל אין אגי ר\*, ואה אותו יגריר (<sup>525</sup> | לכי פתאם\*) צדתי אתו בין ההרים. יש בו אול\*ת

במה Do, according to Frankl, l. c. המה.

מנסין .E. מכסין 606.

החתיו החתיות, probably to be read החתיות החתיות of T-S. v. Gl. s. v. E. emends החת, the reading of Frankl,  $l.\ c.$ 

ספס A mere attempt to fill the lacuna. הרחלים והעוים O הרחלים והעוים.

אמותיהן 0 ווס.

א ירבוצו כלום O לא ירבוצו, which rendered the entire § unintelligible.

יחד ירבצו 0 513.

היה Three letters יוא (?), are still visible after היה.

514a O WPD.

המקום 0 515.

516 O K

אמהות O הוד.

אמר O אמר.

519 O NZ.

520 O inserts לישראל after מהרות and reads בכשר instead of הבשר.

521 O אקו. 521a T-S אקו.

בים Deut. XIV, 5; O abbreviates the whole list by a ויחמור after ונו'.

ומה 0 23

 $<sup>^{504}</sup>$  In T-S there are visible after the lacuna the letters אייה which I take for the end of the word תולדותיה, the א being a copyist's error for  $_{1}$  or  $_{1}$ .

 $<sup>^{507}</sup>$  The lacuna has been filled in on the basis of the inferior text O which reads: בין החבנים הם עוובים (In Jell's copy, according to E., בין האמהות (כאן).

בחיות להכירם According to O the lacuna should contain the words בחיות להכירם למכיה in addition to the words .... הא את, which are suggested by the following ... ה אומר However, there is space in the lacuna for only four words.

<sup>525</sup> T-S leaf 2, verso.

כ\*, פעמים יגריר לפניך | 526..... | יגריר כי הוא יגריר ומה האות הזה סימן מיודע הוא בצאן ובבקר | ואפילו בדיקת כל חיות אשר תראה לה<sup>527</sup> סימן מיודע הוא בצאן ובבקר | ואפילו בדיקת כל חיות אשר הליאה ומלממה שיניים מלמעלה אומר הנה הגמל והארגבת והשפן מעלים גרה | הם ולהם שיניים מלמעלה 130 פרסם 531 אינן מופרסת 531 זה בריאה 532 משוגה היא אבל 533 הצאן | והבקר כמותם כמות הצבי והאיל והיחמור אין לאילו שיניים מלמעלה ואין לאילו | שיניים מלמעלה.534

537 אפילו שבע<sup>535</sup> החיות האילו אם ישבר בהן<sup>536</sup> שבירת עצם<sup>537</sup> מרכובה <sup>538</sup> | ולמעלה<sup>539</sup> שרפה ומרכובה ולמטה כשירה<sup>539</sup> ואפילו אם ישבר <sup>539</sup> בו הצלעים כשבירתו | בצאן ובבקר עשרה מימין ותשע משמאל כשיר אבל<sup>540</sup> אם השמאל יוסיף שבירות | הצלעים על הימין <sup>541</sup> | טרפה היא ולא יאכל.

 $^{526}$  I do not know, how to restore the text, as the whole passage יגריר מי is very obscure.

 $^{527}$  O omits from אשר האילו \*להכירם to אשר and introduces the words אשר שיניים למעלה by the phrase אם יש ל

למעלה O למעלה.

אם שמא ממא . The whole phrase of O, ממא ממא seems to be taken literally from R (v. B, no. 25) and substituted here as an epitome of Eldad's text.

 $^{529}$  O omits היא. O alone inserts the words ואם אין לו שינים למעלה מהור after ממא. The rest of this paragraph is missing in O.

נבים T-S. בנים Eldad seems to be of the opinion that all game animals have tusks. In Rabbinic literature we find ניבין ascribed to the camel (Hullin 59a), the dog (Shab. 63b, B. Kamma 23b), the bear (Gen. Rab. chap. LXXXVI, 3, 4) and the lion (Targum on Psalm LVIII, 7, Joel I, 6. Hebr. מלחעות, cf. also on Job XXIX, 17, Prov. XXX, 14)

532 T-S בריא.

530a Cf. Hullin l. c. 531 Sic.

533 The N is suspended in MS.

534 It is possible to retain the second מלמעלה, if we take the whole clause to mean that neither sheep nor cattle and the like nor gazelles, rams etc. have upper teeth. As simpler reading would be מלממה.

535 O omits שבע. 536 O בהם. 537 O. העצם.

הרכובה מרכובה, in all other places correctly מרכובה. The copyist may have thought of Arabic ג'י, כל., however, Tosefta, Kelim B. M. IV, 15. מפתיח של רוכבה שנשבר מתוך רכובתו, where Levy (IV, p. 451) and Kohut (VII, p. 275) emend רכובה.

אם מצינו משובר וסימן העצם End of O. We have rejected the words אם מצינו משובר וסימן העצם Figure 15's emendation of עומר במקומו, they seem to refer

to § 17: 'ואם נשבר העצם ונחתך השומן אשר בתוכו ונימס בו דם טרפה וכו'.

אפילו T-S אפילו, a repetition of the preceding ואפילו, which destroys the sense of the phrase and contradicts § 16.

541 T-S משמאל, clearly a dittography, cf. § 16.

זאם ניקב קורמו של מוח בחיות | האילו כאשר יבוא נוקבו בצאן ובבקר<sup>542</sup> כן יעבור על החיות.<sup>543</sup>

יורגליה 557 G omits ורגליה. 557 G ותשחום. 557a V. Gl. s. v.

<sup>542</sup> V. § 8. 543 V. Gl. s. v. 544 Cf. § 5a.

<sup>545</sup> Beginning of G.

יאפיר אין איקור. The reading of the verbs מעוקרה, עיקר and איקור in T-S can never be certain, as MS. does not distinguish ד from ד. I follow here the somewhat clearer reading of MS. G., v. Gl. no. 30.

נלמה 547 G הוא 547a G omits. הוא 548 G. ולמה 548 המרה

<sup>553</sup>a V. Gl. s. v. 554 G more correctly 77.

אם לא תקשור אם לא the negation, however, contradicts the following והם קשורות:

 $<sup>^{558}</sup>$  G הרבש.  $^{559}$  G ותחרב,  $^{v}$ ,  $^{c}$   $^{c}$ 

הלפי E. emends לפי '' might be taken '' in the sense of לפיכך. The meaning of this paragraph seems to be as follows: Since game animals turn their heads around and rear on their haunches, when they are slaughtered, in spite of the fact that they are bound, it is certain that they would rise up, if they were left unbound, while they are being slaughtered.

אותה האותה, omitting אותה.

המתרות ידים ורגלים instead of בלא קשורת ידים.

 $<sup>^{563}</sup>$  T-S ותעמיר.  $^{564}$  G הממה וכל עוף וכל בהמה.  $^{565}$  G אתעמור.

<sup>&</sup>lt;sup>566</sup> G MS. pp. 104a—b. For the introductory and closing remarks of Ibn Gama' to this passage v. note 41.

<sup>&</sup>lt;sup>567</sup> In the lacuna some thing like a b is visible; probably the text read שפוי. f. Harkavy, Responsen der Geonim, Berlin 1887, § 32 p. 12: ..... שפוי ...... 188 MS. יונמאר.

| הבשר כהוגן 569 והבן יקבץ הבגד וישא אתו אל ארץ      |
|----------------------------------------------------|
| שיש   בה עפר ויסחסחיהו 570 מן הבגד ויכס {          |
| הבנר במים אפילו המים ההוא יכסיהו בעפר ואם אמן פסול |
| הוא שיכסהו   באבנים כי לא דיבר הֹקֹבֹה תכסה ( ושפך |
| את דמו וכסהו   בעפר.571                            |
| אבל בן*דיקת הר*ןיאה ובדן*יקת*                      |
| ובדיקת   הכליות ובדי{*קת* *ובדיקת*} המ{*רה*        |
| *ובריקת המחו* ל הכל כאשר אתה 572   572 המחו*       |
|                                                    |

בהנון .MS מהנון.

570 V. Gl. s. v.

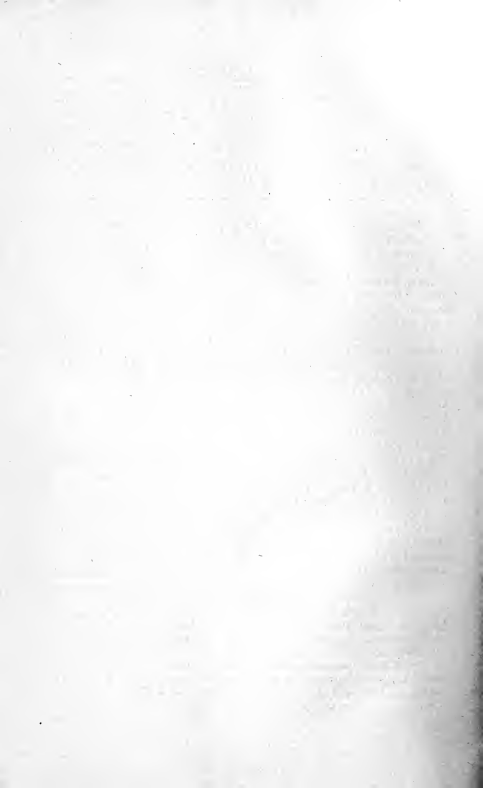
אנו רבגן וכסהו יכול יכסגו באבגים או יכסה או רבגן וכסהו וכסהו רבגן ובסהו רבון או רבגן ובסגו באבגים או רבא יכול יכול יכול יכול יכול באפר יכולי ולומר בעפר (עלבות ביסוי הדם) הלבות ביסוי הדם).

The sense of this paragraph is clear, in spite of the fragmentary condition of the text: If a man wishes to slaughter a game animal on a stony piece of ground, where he cannot find a handful of dust, he may take his garment, burn it and cover the blood with its ashes. If he has two garments, viz. a coat (אמר) and a mantle (אמר), v. Gl. s. v.) he may burn one. If he has only one, what is he to do, since he is not allowed to pronounce the blessing, if his body is naked? Let him tear his garment and let him slaughter the animal upon one part of the garment, while he covers his body with the other part and pronounces the blessing. The meat of the animal is then fit for food. Afterwards, however, he must take the garment to a sandy place and squeeze the blood out of the garment and cover the blood with earth. He must also wash the garment and cover with earth even that water, in which he washed the garment. Under no circumstances, however, is he permitted, to cover the blood with stones, for the Bible makes no provision for such an expedient (cf. Hullin l. c.).

It is more than probable that this Halakah on יכיסוי הרם, as it is found here in Eldad, is the one referred to as "gaonic" by Isaac of Vienna in his Or Zarua I (Zitomir 1862), הלכות כיסוי הרם אמריבו בעליה מליתו ומכסה ואמר בתר הכי שוהק רינר זהב ומכסה אי איכא נברא דחביב עליה מליתו מון עופא או מן חיותא א"נ דלא שוויא רינר זהב ההוא עופא או ההיא חיותא היכי ליעביד מקינו לי' רבגן למשחם וממצי רמא בבגרא א"ג בסגדלא (Reifmann p. 280) הסרבלא מושרק על כיסוי הרם וכד ממי לדוכת א (בנדא א"ג בסגדלא (Reifmann דסצי ביה דמא דעפרא יחסא ההיא בנדא או ההיא סנדלא (סרבלא מרבלא מדבר בין במדבר בין בים. ע"כ במיא ומכסה בלא ברכה והכי תקינו רבנן לענין כיסוי הדם בין במדבר בין בים. ע"כ לשוו הגאונים.

The passage is also quoted by Mordecai on Hullin IV (כיסוי הרם). beginning אור כתוב בהלכתא הנאונים; cf. Epstein p. 96, note 41. Reifmann l. c., on the contrary, considers Mordecai as the source from which the "old forger" drew.

<sup>572</sup> § 38 is incomplete. It must have originally stated that חיות are treated like אים in regard to all מרפות, with the exception of יביקור. For the content of the rest of the ritual, which is missing, v. Chapter II, pp. 23 et seq. Chapter III p. 28.







# (RESPONSUM)

I.

# הלכות שחיטה י

(1 § 1) אמר רבינו<sup>21</sup> יהושע מפי משה מפי הגבורה: כל זובחי הזבח אשר לישראל<sup>2</sup> שאינו יודע הלכות שחימה אסור לאכול משחימתו. ואלו הן הלכות שחימה: שהיותיה דרסותיה<sup>22</sup> חלדותיה הגרמותיה קלמוסיה<sup>3</sup> עקוריה והכי פתרונם.

שהיותיה מהו כי יקח האדם הבהמה והאניםו אונם או נפל המאכלת (§2) מידו או נפל סודר על פניו⁴ ושהה בדי⁵ שחימה אחרת פסולה ולס השעיט שוו כשכה.

R.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The Halakic part of R is introduced by the words: בהלכות שחיםה אומרים. For the meaning of the various types, used in this text, v. supra p. 21.

<sup>18</sup> V. A note 1.

 $<sup>^{2}</sup>$  A § 1 אובחי כל הוובת לישראל of R probably to be emended to וובח.

 $<sup>^{28}</sup>$  R here דרסותיה (cf. also no 24, note 83), but in no. 3 regularly דריסות, הדריסה, דריסות, הדריסה דריסות,

<sup>3</sup> As the text stands, it would appear that קלמוסוף should be considered a special הלכת שחיטה, which would enlarge the traditional number to six. This number, however, would be inconsistent with Eldad's own statement (A § 1), for according to him there are only five הלכות שחיטה. Moreover in R of does not occupy a place as a special הלכת שחיטה, but, as in A § 5 it is only a subtitle under הגרמה. Undoubtedly the word אלמוסים phere has been inserted by a reader or copyist, probably the same one who consistently changed the reading of B no. 24 (O) אם הערכהו או תחרכהו או תחרכהו או תקרהו או תקלמוסהו או תקלמוסהו או תקלמוסהו או תקלמוסהו או תקלמוסהו או הלכת ש' to the traditional five. On הלכת ש' in this text, v. note 15.

או גפל סודר על פניו 4; note the conformity with Hal. Pes. p. 135: או או גפל הסודר על עיניו while A § 2 has או גפל הסודר על עיניו.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A § 2 אחרת בהמה שחימת כשיעור שחימת ; in B there is substituted the less characteristic כדי of Mishnah, Hullin 32a and later Codes.

<sup>6</sup> אם המעים מזו כשרה does not occur in A. It seems to be a later addition, inserted under the influence of some code. Hal. Pes. p. 135 (= Sefer we-Hizhir, Lev. p. 12a) likewise read אוה כשיעור זה כשרה; Hal. Ged. p. 510 (= Sefer we-Hizhir ib.) פחות מיכן כשרה אווא אווא מורה במולה; Maimonides, Yad, Hilkot Shehitah וואם שהה פחות מכרי זה שחימתו פסולה ב The very same phrase occurs also in

- דריסותיה מהו אם יהיה המאכלת חדה מאד והכרית אותה בפעם אחת (3 §) 3 נפלה המאכלת על העצם? תהלך ותבא תבא ותהלך זאת היא הדריסה. דריסתה מנבלתה? היא הנבלה אשר לא תאכל.
- תלדותיה מהו אם מהרה הבהמה והעלתה ראשה טרם תפול המאכלת (4 § 4) עליה ותבא המאכלת במהרה בין הושט ובין הגרנרת ב<sup>12</sup> אם שחטה מלמעלה טרפה<sup>9</sup> ואם שחטה מתחת טרפה. אולם כמה הגון <sup>10</sup> אם יקח המאכלת ממקומה וישחום על אופן השחיטה ויכין מקום למאכלת. 60 נקנה הגרגרת <sup>12</sup> של מיקום שחיטה ערפה. <sup>11</sup>
- הגרמותיה<sup>12</sup> מהו מטבעת גדולה ולמעלה פסולה ולמטה כשרה אם (5 §) 5 ישתייר מטבעת גדולה מלא פתיל<sup>13</sup> על פגיה כשרה. הגרמה כלה<sup>14</sup> וכל שחיטה העשויה כסולמוס<sup>15</sup> פסולה.

the "Sefer ha-Oreh" (sic, not ha-Orah, v. ZfHB. X (1906), p. 169) Hilkot Shehitah, § 116 ed. Buber p. 155 (= Pardes § 212 ed. Warsaw 1870). It is noteworthy that the entire § 116 of the Sefer ha-Oreh, found only in Azulai's MS. (v. Buber, ib. note 1) is taken word for word from Maimonides, Yad l. c. III 1—19. This fact has been overlooked by Buber. The passage is poorly edited both in Buber's edition and in the Pardes and should be revised on the basis of an early MS. or of the ed. pr. of Maimonides 'Yad.

ז The text would become clearer, if א were supplied before נפלה המאכלה. The word ענם refers undoubtedly to a bone of the spine, the meaning of the whole phrase being: ".... or if the knife be applied to a bone of the spine." E's copy reads ענם after ענם which would destroy the sense of the passage.

s Read מְנַבֵּלְתָּה, subj. דריסתה i. e. "such a procedure would render the animal ". נבלה

9 Ed. pr. כשרה, which E., according to A § 4, rightly emends to סרפה.

10 So ed. pr., perhaps העשה has been lost before הנון; E's emendation of for for satisfactory.

אם נקבה הנרגרת שלא במקום שחימה has been pronounced an interpolation by St. (p. 300 note 2). In ed. pr. this clause is separated from the preceding paragraph on חלדה by a space, extending over an entire line. The Halakah, laid down in these words חלבה מרפה הנרגרת שלא במקום שחימה מרפה הנרגרת בין כנפי הריאה פסולה היא ולא תאכל (= A  $\leq$  10) נקבה הנרגרת בין כנפי הריאה פסולה היא ולא תאכל (= A  $\leq$  10) פסולה היא ולא האכל bility of the first halakah to the time of slaughtering. In order to retain this questionable clause it would be better to adopt an emendation which introduces only a slight change in the obscure words. Emend אם נקבה הנרגרת שלא במקום שחימה the obscure words. Emend אם נקבה הנרגרת שלא במקום שחימה is the necessary complement of the opening of the sentence מופה הבלת הבין מקום המאכלה. For the meaning of the occurs frequently in this Ritual v. Gl. s. v.

12 Ed. pr. גורמיה. 13 V. Gl. s. v.

<sup>14</sup> The passage is obscure. In ed. pr. there is a large space between the words מברמה and הנרמה, indicating the beginning of a new thought. Read:

עיקוריה מהו אם שתמה לבהמה אצל אבן או יתד או קיר והעקיר רגליה לתוכם ולא הבין אליה ומתה ורגליה מעוקרות זאת היא הנבלה אשר לא תאכל ואם הבין מרם יצא הדם כלו או מרם יצא הנשמה והמשיכה מזה המקום אל מקום רחוק כשרה ואס נעקרו הסיונים ערפה.16

#### II.

### הלכות מרפות 17

מתחיל בנקבי המוח של ראש. נשבר 172 ולא כנם הדם במוח ולא זו 7a (§8b) ממקומו 18 כשר.

אם שחין יצא בראש כנגד המוח והעצם עומד במקומו וקרומו של מוח b. (§ 8 c.) עומר במקומו כשר ואם הדם נכנס במוח ממנו או משחין שיצמח שם פסולה. 19. נקבה המרה נקבו הדקין נקב קרום הושם נקבה הנרגרת 20 בין כנפי 8 (§ 10)

הָגְרְמָה כָלֶה ו[כן] כל שחיפה העשויה כקולמוס פסולה or הָגְרְמָה כַלָּה [פסולה] וכל שחיפה . העשויה כקולמום פסולה

15 Talmudic-rabbinic בקולמום (Hullin 30b and Codes) is a later substitute for Eldad's כעים (cf. A § 5). Already St. (p. 298 note 2) had suggested that

in B no. 24 (note 84) תקולמוסהו be a substitute for [ז, תעטיםה[ו].

16 ואם נעקרו הסמנים מרפה. The Talmudic use of נעקר is entirely different from that of Eldad (v. Gl. s. v.). Steinschneider (p. 300 note 2), has properly pronounced the word an interpolation, wherever it is found in the Talmudic sense. In this Epstein has followed him, v. Ha-Hoker I p. 328; cf. however, his Eldad, p. 92.

This section of R is introduced by the words: והכין דרך הלכות שרפות שלחם.

17a Subject העצם. יקרומו של מוח Subject הקרומו של הוח.

19 I do not think that 7b represents a new-case, not mentioned in A. While A § 8c explains the formation of what appears like a tumour on the meninges tracing it to its pathological basis (v. A note 48), B is satisfied with a mere description of its appearance (אם שחין יצא בראש כננד המוח). Furtheron  $m{R}$  distinguishes two cases (a: והעצם עומד במקומו של מוח עומד במקומו וקרומו של and b: ואם הרם נכנס במוח ממנו או משחין שיצמח שם פסולה). These, it is true, are not treated as separate case in A, for אחר משונה משונה ... משונה הומי של מוח ... משונה of A § 8c is rendered here in B positively וקרומו של מוח עומר במקומו.

20 The relation of the two Recensions to Mishnah Hullin 42a is shown most clearly in the following, where the texts are arranged in parallel columns. B no. 8

Mishnah Hullin 42a הלב לבית חללו . . . . . . הריאה שניקבה או שחסרה . . . ניקבה הקבה ניקבה המרה גיקבו הדקין . . . . הכרם הפנימית שניקבה . . . . המסס

ובית הכוסות שניקבו.

A § 10 נקובת הושם ניקוב הקיבה נקובת הושם ופסוקת הגרנרת [הקנה or rather] נקבה ניקב קרום של מוח ניקב המרה נקבו הדקים ניקוב הלב

נקבה המרה נקבו הדקין נקב קרום הושם נקבה הנרנרת בין כנפי הראה נקבה הראה פסולה היא ולא תאכל נקב הלב לבית חללו לא תאכל לכלב תשליכון אותו או מכור לנכרי. 3

הראה בין נקבה הראה פסולה היא ולא תאכל בין נקב הלב לכית קללו בין לא תאכל לכלב תשליכון אותו 23 או מכור לנכרי. 24

9 (§ 11?) וכן נקובת הושם וכן אם יצא שחין בין גרגרת<sup>21</sup> לושם אם נקב (? 11 §) לגרגרת<sup>22</sup> ולא לושם לושם ולא לגרגרת<sup>22</sup> כשרה ואם שניהם פסולה ואם עמד ביניהם ויצא ולא נקב לא בזה ולא בזה אם כשער מעומה כשרה.<sup>25</sup>

9\* בשתברו ידי סבהמה או נחתחו (sic) לגמרי או שנעקרו מעקרן או שיש לה שלשה ידים כשרה. והעלם הנשבר אסור אם אין עור ובשר חופין את הרב. כתרכו רגליה ערפה ולא בכל מקום אלא מקומות מקומות יש.

כעל קבון הגידי' או שכפסק ערפה. 26

For the omission of של מוח ברום של מוח etc. in both Recensions and the additional omission of גיקוב הרום הוא in A v. A note 105. Whether לבית הללו הלבית הללו should be regarded as one of the pierced organs, that are enumerated here, or whether it forms a paragraph by itself, as in ed. pr. and E. (v. p. 84 no. 11), corresponding to A § 13, the Halakah on the heart is open to doubt. I am inclined to accept the former view, for the following reasons: 1. A § 10 likewise closes with גיקוב הלב. 2. B follows the arrangement of A also in that it takes up the discussion of minimediately after completing the enumeration.

21 B uses גרגרא, in consonance with Hullin 42a and 44a et seq., throughout, where A always has הקנה.

21a Comp. Hal. Pes. p. 140: גיקב קנה למטה מן החוה תידון כריאה.

<sup>22</sup> Recension A has only ניקוב הלב; the words לבית הללו are inserted from the Mishnah ib.

<sup>24</sup> Deut. XIV, 21. Hullin 114b. Possibly both quotations are a gloss of a reader to לא תאכל or rather לא מאכל; at any rate, A § 13 has nothing to correspond.

25 The Halakah contained in this section is very remarkable. As the text stands, it treats of a swelling between the trachea and oesophagus which may result in one or both of these organs being perforated. The general proposition is made that a perforation in either the oesophagus alone or in the trachea alone does not suffice to render the animal unfit for food. This assertion is in utter contradiction with A §§ 11 and 12, where a perforation of only the trachea between the lobes of the lung or of the oesophagus only, so long as both of the membranes of which it is made up are pierced, suffices to render the animal unfit for food. I am, therefore, very much inclined to suspect the genuineness of this Halakah B no. 9. Perhaps the idea of a swelling rests upon a misinterpretation of the words A § 11: ונקשה כמו שחין and trachea and oesophagus were substituted for the white and red layers of the oesophagus. Even such a solution, however, is unsatisfactory.

<sup>26</sup> There appear already in the ed. pr. three Halakot between nos. 9 and 10. Of these the first, 9\* 1 משתברו ירי הבהמה וכוי flatly contradicts no. 16 (= A § 17). The second, 9\* 2 נהתכו רגליה מרפה וכוי is without a parallel in A and the third, 9\* 3 משל קבוץ הנירים וכוי contradicts no. 17. The three Halakot have been interpolated here. They are taken literatim from Tur, Yoreh De ah. Compare

10 (§ 9b) מוד אונין לראה שלשה מימינה ושנים משמאלה וש לה עוד כלד ימין את קעכה ואינ' עומדת נסדר האונין אלא מרוחקת מהם ללד פני<sup>27</sup> ואם הם שנים מימין ושלשה בשמאל מרפה. וע אמר לנו אומרים אנחנו אמר רבינו יהושע למשה רבינו אם נמצא שלשה משמאל וארבעה בימין אמר לו משה רבינו.

יום אחד הייתי במקדש אהל מועד ובחנתי ראה אחת לראות ומצאתי רביעית דבוקה לקנה. 28

ועוד מצאתי לה שני כבדים אחד מעל הלב ואחד מתחתית הלב ושניהם דבוקין בסופם. צוה להביא כלי מים חמים מאד וגתן שני הכבדים בכלי הנחשת וישפוך עליהם המים החמים ואמר אם יעמוד האחד ויתפשר. האחר כשרה ואם שניהם יעמדו או שניהם יתפשרו פסולה. 29

#### Tur

563. נשתברו ידי הבהמה או אפילו נתתכו § 63. לגמרי או שנשמט מעקרן או שיש לה שלשה ידים כשר והעצם עצמו אסור כשנשברה אם אין עור ובשר חופין את רובו.

נחתכו רגליה מרפה ולא בכל מקום § 55. אלא מקומות מקומות יש. B

1. 9° 10. בשתברו ידי הבהמה או נחתכו לנמרי או שנעקרו מעקרן או שיש לה שלשה ידים כשרה והעצם הנשבר אסור אם אין עור ובשר חופין את הרב.

מסום אלא מרתכו רגליה מרפה ולא בכל no. 9\*2. מקום אלא מקומות מקומות יש.

no. 9\*3. מטל קבוץ הנידי' או שנפסק טרפה. \$ 56. נטלו צומת הנידין או שנפסקו טרפה.

The similarity between 9\* 1, 2 and Tur § 53, 55 had been noticed by Reif., (p. 279). Why the copyist, compositor or reader should have inserted these three halakot at this most unsuitable place, is incomprehensible to me.

ייש לה עור בצר ימין אחת קמנה ואינ' עומרת בסדר האונין אלא מרוחקת מהם לצר פני'; this lobe, however, is not mentioned at all in A  $\S$  9b, although the structure of the lung is there fully described and all possible variations in the position of the lobes are enumerated. Nor is the rose lobe taken into account in the following sections by R itself. Furthermore the passage יוש לה עור וכו' interrupts the continuity of the first and last part of no. 10, the authenticity of which is vouched for by the parallel text A  $\S$  9b אוני מימין לריאה שלוש על ימינה אונין לריאה שלוש על ימינה השלוש מימין לשמאל או השתים משמאל לימין מרפה היא must be eliminated as a gloss. It is, no doubt, also an interpolation, taken from Tur ib  $\S$  35: עובר אוני אחת מבנה ונקראת עינוניתא דוורדא ואינה עומרת בסדר האונות אלא מרוחקת מהם לצד פנים.

28 It is self-evident that the answer has absolutely nothing to do with the question. The latter states a condition which has its parallel in A § 9b: אם ימצא ארבעה מימין ושלשה משמאל מר' היא. The answer, in our present text however, would correspond to a question involving a condition like that described in A § 9g אורבעה לקנה או לושם וכו' or in § 9c where the atrophy of a lobe is treated. Here we have a scribal confusion which can be readily accounted for; a question, pertaining to § 9b had been combined with an answer, suited to § 9c, the intervening passages having been lost.

29 The text of this Halakah agrees with that of A § 19 treating of a

נדבקה אזן הריאה לצלעים יתן המבח את ידו שמה וישבר מן הצלע (15 §) 12 ויצא עם הראה ביציאתה ויקח מאכלת ויסיר הצלע מן הראה ויפח בראה אם עמד הרוח כשרה ואם יצא הרוח ממנה פסולה.

הראה של לה שני קרומים נקנ זה כלא זה כשרה וכן אם כגלד הקרום העליון (ואם עולה בגפיחה ויעמוד הרוח ואם לאו פסולה). <sup>30</sup> ואם לא הבין מקום הצלע<sup>31</sup> יתן מן הרוק שלו על אותו מקום אם יצא הרוח פסולה ואם לאו כשרה. <sup>32</sup>

case in which two livers [i. e. a clot on the omentum of the liver] are found in an animal. The method prescribed for ascertaining whether the second liver is only a blood clot, is the same as that given in § 19. The difficulty, however, in attempting to identify the two halakot, arises from the fact that according to our text (no. 11) one of the livers is "above the heart, and the other beneath the heart", an anatomical impossibility (cf. also Frankl, l. c. 1873 p. 489). To make the two halakot agree, it would therefore be necessary to make the radical emendation ביותרת הכבר וויותרת הכבר make the radical emendation.

A possible way of retaining the present text presents itself, if we take to mean "blood clots, looking like a liver", an interpretation which is not improbable in view of A § 19. Two such blood clots might easily form on the pericardium in a case of sudden death. Against this, however, it must be urged that A has nothing to correspond to such a condition of the heart and that in B itself the entire discussion on the Halakah of the heart is concluded in no. 8. The former emendation is therefore preferable. E., aware of the difficulty, emends of the difficulty, emends of the learn does not occur in Eldad's ritual at all, the reference to it in no. 10 being an interpolation (v. note 27).

<sup>31</sup> So E., ed. pr. הסלע.

<sup>32</sup> The logical connection between אבין מקום הצלע וכו' and that part of the paragraph which precedes the interpolation, has already been established by E. (p. 94 note 23), who says: יכונתו שאם לא נכר בהריאה המקום ולא ידע לבדוק שם ולראות אם יצא שם הרוח או לא יתן רוק על אותו ששם נרבקה אל הצלע ולא ידע לבדוק שם ולראות אם יצא שם הרוח או לא יתן רוק על אותו המקום ושהם נרבקה אל הצלע ולא ידע לבדוק שם ולראות אם יצא שם הרוח או לא ידע לבדוק המוח המקום ויהיה לו למימן לבדוק היםב אחר כך באותו המקום number of cases of coalescences, and of other conditions which are not taken into account in our recension, nevertheless no. 12, in its entirety seems to me to be merely a variant recension of A § 15. The present juxtaposition is sufficiently vouched for by parallels. Compare A § 15: הרוח מהור היה הרופן רבוק לאון בלו לבדוק .... ינתח אותה דופן מדופן .... ושמש בה הרוח מהור הריאה .... ואם יכנים ידו לבדוק .... ינתח אותה דופן מדופן .... ושמש בה הרוח מהור ... ואכל ..... The end of no. 12 הוא ואכל .... דוא ויאכל .... The end of no. 12 הרוח מקום וכו' seems to be based on Hullin 46b.

מרפה מן המחול מהו נבין אם יש בו בזיעה אחת ויצא ממנו רומבו פסול ואם לאו כשר. נדבק המחול לצלעים אם באת להפריעהו ולא יתפרע עד שנשאר ממנו דבוקה לצלעים פסול הוא ולא יאכל. נדבק המחול לקרב ולא יתפרד חתוך אותו במאכלת אם הקרב לקת מהטחול כשר ואם הטחול

לקח מן הקרב פסול. נקב המחול בעביו מרפה נמל המחול כלו כשר.33 מרפות מן הכליות מהו לא נמצא כי אם כליא אחת אם עגל בן בקר הוא תקח שתי כליות מעגל אחר ותתן אותן 34 בכף מאזגים עם הכליא אם תעמוד כגנד שתי הכליו עגל לעגל גדי לגדי עתוד לעתוד 35 כשר ואם לאו פסול. ואם הכליות מלאים מים עכורים טרפה. לקתה באקת מהם שנתמסמם הבשר וכופל כשתאחון בו ערפה. וכן כליא שהקטינה עד כפו בדקה ועד בענב בנסה. 36

If the above suggestion is correct,—that the words מהם באתת באתת do not go back to Eldad, but originate in an interpolation from the Tur, then the agreement of Eldad with Maimonides, (Yad, Hilkot Shehitah VIII, 26) in the explanation of לקוחא,

<sup>33</sup> The first part of no. 13, with its distinction between ruptures of the milt, accompanied by the emission of its fluids and ruptures without such an emission, is more specific than A § 21. The latter simply states: ואם ניקב The union of the milt with the (floating) ribs and the reticulum (concerning קרב v. Gl. s. v.) is genuinely Eldadic and has evidently been lost in A. Both recensions have in common נימל המחול טולו. But while A (§ 21), contrary to Hullin 55a and the current Halakah clearly states: ניקב המחול בעביו מהור הוא, B unmistakably says just the opposite, in agreement with Hullin l. c. ניקב המחול בעביו מרפה. Unless we adopt some pilpulistic harmonization, we must assume that the text in B has been worked over under the influence of our Halakah.

<sup>34</sup> Ed. pr. אתו. 35 V. A note 183.

<sup>36</sup> The two halakot מהם הכליות מלאים מים עכורים מרפה: לקתה באחת מהם הכליות מלאים מים עכורים מרפה: are both lacking in A § 20, although we now possess this paragraph on כלייה in no less than three texts. It is, therefore, more than probable that the two halakot quoted, form another interpolation, taken from Tur, Joreh De'ah § 44, where we read מלאים מלאים ואם הם [הכליות] מים זכים כשרה אבל אם הם עכורים או אפילו זכים וסרוחים טרפה. לקתה אפילו באחד מהן טרפה ואי זה הוא לקוי כל שנתמסמם הבשר עד שאם יאחוז אדם במקצתו מתמסמס ונופל והוא שיניע הליקוי ומים העכורין עד הלובן שבה כוליא שהקמינה מרפה וכמה תקשין ותשרף בבהמה דקה עד כפול ופול בכלל שרפה יתר מכאן כשרה וכנם עד כענבה בינונית. The closing words וכן כליא שהקטינה וכו' flatly contradict the parallel halakah of A § 20, according to which the atrophy of a kidney to the size of a mustard seed (קרשה) or a lentile (ערשה), does not render the animal unfit for food, whereas in our text such a condition is not permissible. Furthermore, the measures in A § 20 are כערשה and כערשה, while here we find the Talmudic measures כענב and כענב. There can, therefore, be no doubt that our text is worked over either directly on the basis of Hullin 55 b: סר, what is more likely, הכוליא שהקטינה בדקה עד כפול בנסה עד כענב בינוגיה according to Tur l. c. In general no. 14 follows the Tur very closely in the arrangement of its subject matter (cf. Tur, l. c.).

ועוד אמר 37 לנו לומדי אנחגו אמר רבינו יהושע מפי משה מפי הגבורה (\$16) 15 אם מצאת בהמה שנשתברו צלעותיה הגדולות ברובן מרפה.<sup>38</sup>

שבירת העצמות אשר בידים או ברנלים מארכובה ולממה כשרה ואפיי<sup>39</sup> (17 §) 16 נשבר מארכובתה ולמעלה ושומן העצם עומד במקומו כשרה. כמלל שכור וליכו ידוע לם קודם שקיעה לו ללקר שקיעה לם מקום המכה משקיר מכלר<sup>40</sup> הול שקודם שקיעה היה ועכפה.<sup>41</sup>

ועוד אמר לנו בהמה שגמל קבוץ הגידים שלה וחתך מיד רגלה<sup>17 42</sup>למעלה מהם כשרה. <sup>43</sup>

ואס נפשעה הבחמה מקיים או שנפל עורם<sup>44</sup> מפני קולי ערפה. אבל אם נשקיר \*18 כרלועה רקבה על פני כל השדרה כשרה.<sup>45</sup>

which Epstein (p. 94 note 27) pointed out, is merely apparent. There is no reason for presupposing a common source for the two in some lost explanation of Hal. Ged.

37 The subject here is Eldad.

38 No. 15 again contradicts A § 16, where the strange, but thoroughly Eldadic proposition is set forth that broken ribs do not render the animal unfit for food, if the numbers remaining unbroken, are equal on both sides. The same principle is found with regard to the lungs, A § 9b. There, in the same way, an equality in the number of lobes, whether there be two or three on each side, is insisted upon. Contrast with this the principle set forth here in no. 15: מרמה שנשתברו צלעותיה הנרולות ברובן מרפה which agrees with our Halakah, Hullin 52b and the Codes. This is, no doubt, due to revision under the influence of Hullin and the Codes. Here too E. makes a farfetched attempt at harmonization, v. p. 123 note 14.

<sup>39</sup> Ed. pr. אפי . 40 Sic ed. pr.

למצא שבור וכו' have no parallel in A. Their similarity with  $Tur\ l.\ c.\ \S$  55 end—the beginning of that  $\S$  we have already noted under no.  $9^*\ 2$  (v. note 26)—החיים או לאחר מיתה שבור ואין ירוע אם נעשה מחיים או לאחר מיתה שחור כירוע שנעשה מחיים has been noted by Reif.  $l.\ c.$  Since this passage is an interpolation from Tur, it can neither be the source of the same Halakah in  $Sefer\ ha-Terumah$ , as E. p. 95 note 31 maintains, nor can it be the source of  $Tur\ l.\ c.$ , as Reif. held.

42 Ed. pr. נלרה, E.

43 This halakah has no parallel in A. There is, however, no evidence to militate against its genuiness.

44 Sic ed. pr.

45 This Halakah, on an animal, whose skin has been abraded, which is nowhere mentioned in A, is given on the basis of Hullin 55 b as represented in one of the codes, probably Tur l.c. § 59: בין על ידי חולי ואם נשתיירה בה כסלע כשרה הגלורה אסורה והוא שנפשם כל עורה בין בידי ארם בין על ידי חולי ואם נשתיירה בה כסלע כשרה is the measure כרצועה for the usual phrase in our text is the measure העועה for the usual phrase it seems questionable to me, whether the original Eldad text contained any provision whatsoever on this subject. At least we can find no evidence of it in A.

בהמה שנפלה ממקום גבוה יש לחוש שמא נתרסקו אבריה וכן עוף שנפל על רבר קשה צריך לבדוק מכל המרפות ואם היא שלמה מכלם כשרה ואם לאו מרפה.  $^{46}$ 

\*19 אקרות הדם והמעושנת והמלוכנת כשרה. 47

20 (§ 23) הנופלת כשדה מהו נפל זאב על שור והתך מבשרו דבר מועם בשניו או בצפרניו ועמד השור ונגחו או האניסהו ולא התירא ממנו כשר לאכלו בעת שתשחטהו. ואם יפול דוב או כפיר<sup>84</sup> על כבש או על עז ובאו הרועים ומלטוהו מידו אינו מותר עד שימלא לו שנה. ועוד אמר לנו לומדים אנחנו שבא איש מבני עמנו אל יהושע ואמ' לו אדוני עז היתה לי בתוך צאני ונפל עליו<sup>49</sup> חיה רעה ומלמוהו<sup>49</sup> הרועים מידה וילדה לי שני גדיי עזים דבר לו הגדי מותר לאכלו והאם אינה מותרת עד שימלא לו<sup>49</sup> שנה.

#### III.

# [פגולים]

עליה ויצא תוברה או נתן את המאכלת עליה ויצא פוברה או נתן את המאכלת עליה ויצא העובר נשאר חציו בפנים וחציו יצא לחוץ החציו<sup>49</sup> שיצא לחו' תחתכהו ותשליכהו והחציו<sup>49</sup> הנכנס שחימת אמו ממהרתו.

יצא ממנו עגל חי ועמ על ד'50 והוא חי תשחמהו ותאכלוהו. ואם ימות b (§ 32 a) בואת הלילה שחימת אמו ממהרתו וכשר לאכלו. 51

<sup>47</sup> This halakah also, being without a parallel in A, is certainly an interpolation taken rather from *Tur*, *l. c.* § 60 than from *Misnah Hullin* 58b. It is to be remembered that §§ 58 and 58 of the *Tur* have been used in the two preceding sections (nos. 18\* and 19) of the Responsum.

<sup>48</sup> There follows in ed. pr. או כפיר או after או כפיר, evidently a mere dittography of the latter.

49 Sic ed. pr. 50 E. supplies רנליו after 'ה.

Of course, it would be easy enough to harmonize the two texts by eliminating the ungrammatical בואת הלילה and by taking השחטהו in the sense of "thou mayest slaughter him." But such harmonization is not our task.

וכל שאסר לנו הקב"ה התיר לנו כמותו 53 תחת 53 הדם כבד 54 תחת 53 בשר בחלב (\$320) כחל 55 תחת 53 תחת 53 תחת 55 תחת 55 המה שתמות ילד שבכרסה.

#### IV.

# [הלכות חיה (ועוף)]

12 (§ 37) ועוד שאלנו אותו על זה הפסוק ואמרגו לו ושפך את דמו וכסהו (§ 37) 22 בעפר 56 ואם המקום סלע סעיף ואין בו עפר 57 או מיס שאי' שס עפר 58 השיב ואמר לנו דבר זה הבין יהושע בן גון ואמר 59 יקח הפתיל 59 אשר

52 Hebrew translation of Hullin 109b כל ראסר לן רחמנא שרא לן כוותיה; A § 32c has חוכל אשר החרים אותו הקבה, התיר להם במקום אחר Cf. also Lev. Rab., Deut. Rab. and Tanhuma, as quoted on p. 76 notes 385a and 387a.

53 Cf. Yalkut Schim'oni on Ps. CXLVI, 7 (s. v. מנחם :ה' מתחם ה'): מרחם ורי מנחם בשם ר' נתו תוחת מה שאסרתי לך התרתי לך, תוחת איסור דגים ור' ל' ור' אתא ור' יוחגן בשם ר' נתו תוחת שהור, תוחת איסור בהמה בהמות בהררי אלף מהור, תוחת איסור בממה בהמות בהררי אלף מהור. A does not have this pregnant form of antithesis with תוחת.

<sup>54</sup> Hullin l. c.; Midr. Tanhuma, Shemini, ed. Buber, p. 15b (which has also סמחול besides , c.בד v. A note 387a).

- 55 Hullin l. c.; Yalkut Shim oni l. c.; Lev. Rab. XXII, 10; Yalkut ha-Machiri. on Ps. CXLVI, 7 ed. Buber p. 142a. Frankl found in this passage which, as it reads now, is closely patterned after Hullin l. c., an additional proof that Eldad "in his attempt to inculcate the belief that Joshua had received from Moses a remark of Jalta (the wife of R. Naḥman), was a mere impostor, playing on the credulity of his contemporaries". (M.G. W.J. 1873 p. 489.) But Frankl failed to remember first, that the same thought appears in A § 32c in a form, independant of the Talmudic version and second, that this form of contrast, although used in Hullin l. c. by Jalta, is not original with her. According to Yalkut ha-Machiri and Yalkut Shim oni l. c., this antithesis was already used by as old an authority as R. Meir, in whose name R. Aha and R. Bisni transmit it. In Lev. Rab. l. c. it is ascribed to Jonathan [ben Eleazar, a Palestinian Amora of the third century], and in Deut. Rab. IV. 6 to the מון בון הוא From what has been said, it is evident that this old form of contrast was not necessarily borrowed by Eldad from Hullin 109 b.
- 56 Lev. XVII, 13. O omits the whole clause from beg. to געפר, which is due to the Responsum form and has instead simply עוד אמר יהושע.
- אם מעף מלע שלא מצא עפר . The word אם מעף after מעיף is wanting in O, might be the gloss of a reader or copyist who had אָטיף, Judges XV, 8. 11, in mind. מעיף מלע as it reads now, makes no sense at all.
- או מים שאי שם עפר 58 O omits או מים איי אם ארי; A § 37 (T-S) likewise fails to take this case into consideration.
- $^{59}$  O omits the entire clause, which again is due to the Responsum form: Thus O reads: 'עוד אמר יהושע אם היה במקום סלע שלא מצא עפר יקח הפתיל אשר עליו וכו $^{59}$  V. Gl. s. v.

עליו או בגד וישחמהו 60 בתוכו 61 ויברך על שחימת העוף ונומל את הפתיל 62 ומכסה 63 בו את הדם 64 ומברך 65 על כסוי הדם כרצונו 66 ומוליך הדם אשר 67 בפתיל אל העפר 68 ומכסה 69 בלא ברכה. 70

ובשבירת העצם ובגרמה 17 ובכל המרפות כאשר הוא בבהמה כן הוא 72 23 (§ 35, 17 מלבד מלבד 17 הניקור 13 שאינו 14 בחיה כי 15 אם ניר הנשה לבדו 16 וחלב 17 וחלב 17 אם ניר הנשה לבדו 16 וחלב 17 חיה כשר הוא 78 לאכלו. 79

חיה שיש לה שני ראשים או נהמה או עוף 80 אי זה מהם תשחמו 18 שניהם אחם למטה והשמאל למטה וישחום שניהם § 27 and (§39] בשחימה אחת. הראש השמאל אשר הוא למטה <sup>§2</sup> אם תשההו או תדרסהו או תחלידהו או תגרימהו ותקולמוסהו 84 או תעקרהו כשר מלבד הימין אשר למעלה שאם תנרמהו 85 או 86 תמצא בו אחת מאלו 87 פסול. 88

וישחום 0 60.

61 0 13.

ונומל את הפתיל O omits ונומל את

ניכסה 0 63.

64 O omits את הדם,

ויברך 0 65.

66 O omits נאוכל and inserts נאוכל instead.

למקום העפר 0 68.

ומכסה 0 69.

70 In Edelmann's excerpts from cod. Oxford 78123 our Halakah is found in a recension which at times agrees with R, at times literally with O. אדם שהוא במקום שאין עפר יקח הפתיל ומכסה בו את הדם ומברך על כיסוי הדם ואוכל (= 0) ומוליך הדם אשר בפתיל למקום העפר ומכסה בלא ברכה זה הדבר שלחו עשרת השבפים לרב צמח נאון וכן אומר יהושע מפי משה רבינו מפי הגבורה.

ובגרמה ס omits.

72 O omits אוה.

73a St. (l. c. p. 300 note 2) without any justification, emends to זיקור; v. the parallel text A § 38.

74 0 שאין.

75 0 אלא.

76 O בלבר.

שחלב זד. 78 O omits הוא.

79 B condenses the three paragraphs 35, 36, 38 of A into one: בשבירת to § 36 and ובכל המרפות to § 36 and ובכל המרפות to § 38. The omission of הגרמה in O (v. note 71) may be due to the fact that O had § 35 still in a comparatively complete form before him, but that for some reason he failed to copy it. For a fuller discussion of this point v. supra pp. 23 et seq.

 $^{80}$  R reads: בהמה חיה ועוף שיש להם שני ראשים. This is certainly not the original reading. Part IV of this ritual deals with חיה (and עוף, and not with המה שיש לה שני ראשים. From A § 27 it appears that the Halakah on בהמה בהמה שיש is identical with that on חיה שיש לה שני ראשים. As the בהמה שיש. of A § 27 is not represented in B, it is quite possible that a reader or copyist wished to supply the omission by inserting here the words או בהמה may be part of the original text. It affords a transition to the next paragraph which deals with איז זה מהם תשחמו 81 O omits איז זה מהם תשחמו.

82 R omits, owing to a homoioteleuton (לממה – לממה), the whole clause

וישחוט שניהם בשחיפה אחת הראש השמאל אשר הוא למפח.

83 O אם תדרסהו או תדרסהו. R and O תדרסהו, not חדרים, cf. note 2a.

או תקולמוסהו, R או תקולמוסהו, showing a later revision of the text, v.

85 Sic R, ed. pr., O omits the whole passage from שאם תנרמהו to משאם תנרמהו.

86 O מכל אלו O 87 O. מכל אלו.

.פסולה 0 88

עוד אמר לנו אחד מבני עמנו 89 בא אל 90 יהושע ודבר 91 לו 92 אדוני 34 § 34 אישני 194 איש 195 איש 195 צייד אני ואצוד חיות ועופות בהרים 94 ואיני מכיר 25 מימנין להבדיל 96 ([40] איש 195 צייד אני ואצוד חיות ועופות בהרים 94 ואיני מכיר מפרים פרסה ומעלה גרה אמ' לו הצייד מפרים פרסה הוא ואולם אין מעלה גרה לפני כי אני תפסתים פתאום. דבר לו רבינו יהושע סימן זה יהא 97 בידך אם יש לו שנים למעלה ממא. דבר לו הצייד אדוני זה בחיה בעופות מהו 98 דבר 99 לו רבינו יהושע 101 מימן זה יהא 101 בידך כשאתה שוחמו אם שתי מוריאותיו 104 אחת שופכת לאחת מהור ואם אין לו אלא אחת ממא. 101

so O omits from the beginning to בא פא ס omits from the beginning to אצל O. אצל 91 O. אצל 91.

92 O omits ארוני איש 93 O omits אדוני איש.

95 O omits from ואצור חיות ועופות בהרים. אינו 95 O ורע

96 O omits סימנין להבדיל. סימנין מהור O סימנין להבדיל.

97a Ed. pr. יבא (E.), but later יהא (v. note 101).

98 O consistently omits the entire passage, dealing with סימני חיה, from סימני הויטע, since the סימני חיה have already been dealt with by O, v. A § 34.

100 O omits מסור רבינו יהושע. 101 O has מסור after היא.

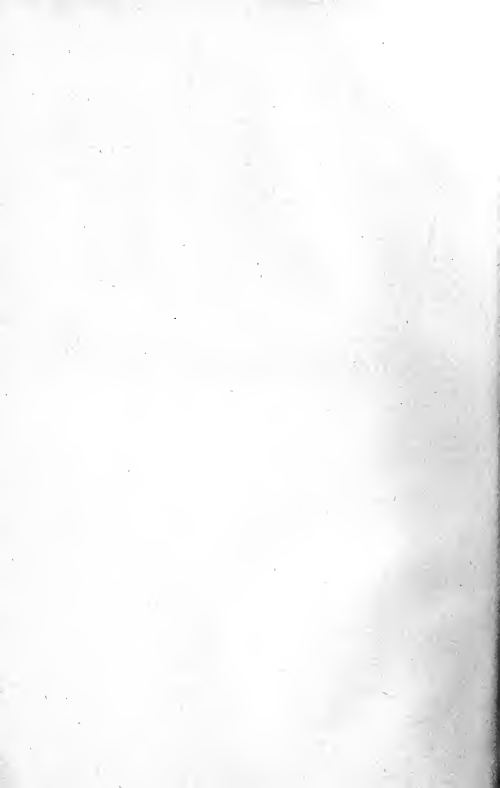
101a Sic ed. pr., probably a misprint for מוראותיו.

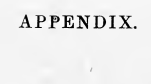
מראה מראה מו are the two crops (the upper and the lower) in certain birds. Such is the view not only of the author whom Daniel al-Kumsi here opposes, but also of Saadia, who renders Lev. I, 16 with the words אינוע הוצלהה מע (v. his Ocuvres Complètes, ed. Derenbourg, vol. I (1893) p. 144 and Harkavy l. c. note 6). בפסלה being the upper, and שונים the lower crop or the gizzard (cf. also Abba Jose ben Hanan's view in Sifra on Lev. I, 16 and Mishnah Zebahim 64b: מומלה (את המראה) ונומל קורקבן עמה here may refer to the second crop as well as to the gizzard, v. Jastrow s. v. II, p. 1344; Dalman, Wb. p. 374).

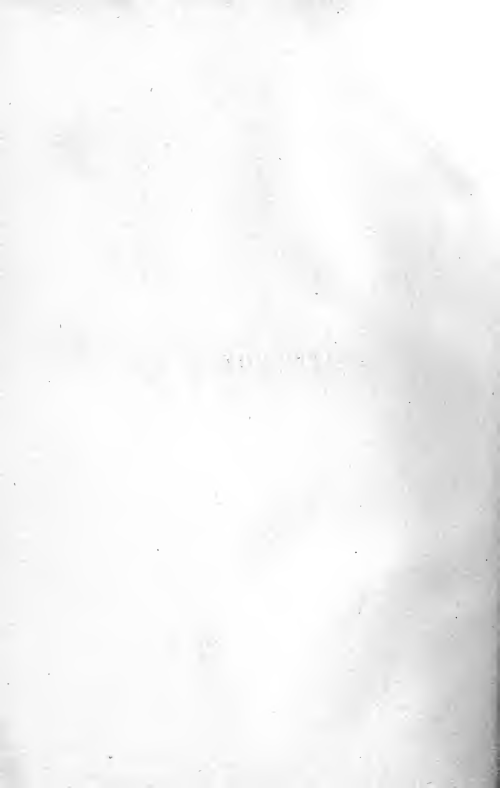
The authority whom Daniel al-Kumsi here controverts, is, most likely, Eldad whose view might have found acceptance by others, hence והם הושבים. For Eldad clearly states that the sign of purity for birds consists in

that they have two crops (not as E. p. 98 arbitrarily interprets the text אמ שהי מריאתיו אחת שופכת על אחת מהור ואם אין לו אלא אחת ממא to mean one crop and a gizzard) and that the contents of the one, i. e. the upper crop "flow" into the other, i. e. the lower crop.

Among frugiverous birds, only in pigeons is the second enlargement of the oesophagus sufficiently developed to be properly called a "second crop" (v. Gegenbauer, Vergleichende Anatomie II, Theil, Vom Vorderarm). There can, therefore, be no doubt that Eldad believes that pigeons are the only birds or fowl that may be eaten, probably because they were the only fowl offerings. brought in the Temple. The same view is held by the older Karaïtes, such as 'Anan (v. Harkavy l. c. p. 67), to whom the Karaïte Aaron ben Joseph traces the distinguishing characteristics of "clean" birds: שואף המים בלי הבדל וגם מאכיל אפרוחיו, which are taken from pigeons (v. Aaron ben Elijah, Gan 'Eden, 'Inyan Shehitah, chap. II, ed. Goslov p. 82b col. b; Adderet Elijahu, 'Inyan Shehitah, chap. VII, ed. Odessa (1870) p. 111 b, col. a), Benjamin Nahawendi (Harkavy l. c. p. 179), Daniel al-Kumsi (ib. p. 188) and others). The later Karaïtes are much more liberal and permit the use for food of all the wild and domestic fowls, not mentioned in the Bible as "unclean", so long as it is possible to identify them on the basis of tradition. Attacks on the validity of the characteristics, accepted by the Talmudists or Rabbinic Jews, for distinguishing clean from unclean fowl, are Karaïtic (cf. 'Adderet Eliahu l. c.; Gan Eden l. c.; Neubauer, Beiträge zur Geschichte des Karäerthums p. 43 (Hebrew Part) no. 6; Emunah Amen ed. Goslov 1846 p. 40 a etc.).







The most authentic or, more properly, the only authentic account of Eldad and of the Four Tribes is the Kairwan Epistle to Gaon Zemah [ben Ḥayyim], preserved in the Responsum. The study of the Halakic part of the Responsum has proved conclusively that the text of the editio princeps is considerably removed from the original. Many passages of the original have been changed in substance and in style, and a number of interpolations have been introduced from various sources-notably from the Tur of Jacob ben Asher. Some of the interpolations are as late as the first half of the fourteenth century. In view of the fortunes of the Halakic part of the Responsum text, we may presume that the non-Halakic part 1 has fared no better. This general presumption is confirmed, wherever we are able to compare the non-Halakic parts of the editio princeps with parallel texts, strikingly so confirmed for the portion of the text contained in the recently discovered Genizah fragment to the examination of which this Appendix (I) is devoted.

The Genizah fragment is the T-S Loan 94, University Library of Cambridge. It consists of two leaves of paper, 16,5×12 cm. Leaf 1 contains 16 lines recto and 14 lines verso; leaf 2 contains 12 lines recto, and 13 lines verso. It is written in an early Oriental cursive script. Its date cannot be later than the thirteenth century.

The fragment contains a) the end of the Epistle to the Gaon (leaf 1), and b) a passage of equal length from the middle of

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> An English translation of the legendary part of the Responsum was published by Neubauer in JQR I pp. 104 et seq.

the Gaon's reply (leaf 2). It thus preserves about one-eighth of the entire Responsum text. The inner quire is unfortunately missing. The text contained in the Genizah fragment corresponds to the following sections in the editio princeps (v. above p. 17 note 58):

1. a) The Epistle to the Gaon, ed. Epstein p. 5 no. 7 l. 2—p. 6 no. 9 l. 3 = ed. Müller p. 18 nos. 7—9. b) The reply of the Gaon, ed. E. p. 7 no. 16 l. 2—p. 8 no. 17 l. 1 = ed. Mü. p. 19 no. 16—p. 20 no. 18.

The text of the Genizah fragment is further paralleled in two other texts, to be described below (see 2 and 3).

2. Codex Oxford MS. Hebr. d. 11 fol. 62b-63b, Catalogue, by Neubauer and Cowley (Oxford 1906) II No. 2797 1, n, published by Müller (pp. 18—19)<sup>2</sup>. This contains, however, only the end of the epistle to the Gaon, that is only about as much as is

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Professor Müller has used the above mentioned Oxford MS. as a source for, at least, three excerpts. He has, however, failed to indicate the page in the MS., from which he quotes, an omission which is the more serious in view of the bulk of this Oxford codex (377 folios). These excerpts are:

<sup>1.</sup> Parts of the Responsum. These are reprinted on pp. 16 et seq. of Müller's work. It is surprising that there is no mention of the Responsum in the detailed description of the contents of this MS. in the Catalogue, by Neubauer and Cowley l. c. Can it be that Müller is mistaken in regard to his source?

<sup>2.</sup> The legend of the Bene Mosheh, in Müller's work published on pp. 27 et seq. = MS. fol. 62b—64a. Müller's vague reference to "Cod. Oxford 2" is evidently to our MS. By the equally vague reference to "Cod. Oxford 1" (ib.) he evidently means codex Oxford 2399 which he mentions on the preceding page (26). Here, too, Müller fails to give the page of the MS., from which his quotation is taken and even the number (2399) of his Manuscript seems incorrect, for neither Steinschneider in his detailed description of the contents of this manuscript (in Ha-Mazkir, 1871, p. 37) nor Neubauer in his Catalogue (I p. 842) makes any mention of the passages cited by Müller.

It is this mysterious "Cod. Oxford 2" which Müller uses as the basis of his text. Of our MS. Hebr. d. 11 (no. 2729, 1, n) only the variant readings are given in the notes. There is another codex, MS. Oxford 2287, 7 which Müller should have used for the legend of the Bene Mosheh. This codex sometimes follows codex Oxford 2399, sometimes our codex 2729, 1, n.

<sup>3.</sup> The so called Elhanan Recension, printed by Müller on pp. 41 et seq. = MS. fol. 64b. Müller (ib.) speaks of another Oxford MS., which he used, but he does not tell us anything about this MS.

found on leaf 1 of the Genizah fragment (see above). The other text which is available for comparison is that of the

3. Shalshelet ha-Kabbalah of Gedaliah ibn Yahya (1523—1588), ed. Venice (1587) p. 37b. Here ll. 4—15 contain about as much of the Epistle to the Gaon as corresponds to leaf 1 of the Genizah fragment. Ll. 25—27 contain only the first half of the part of the Gaon's reply which is preserved on leaf 2 of the fragment, the text breaking off in Shalshelet.

There are, thus, three texts available for comparison with the text of the Epistle preserved in the fragment, and two texts for comparison with the first half of the passage from the Gaon's reply. Only the *editio princeps* preserves the text corresponding to the second half of this passage.

Although comparatively insignificant in extent, these fragments are nevertheless sufficient to prove that the account of Eldad and of his country which the Gaon received from Kairwan was, as yet, unadorned with many of the most characteristic features of the story, which now form part of the Epistle. Thus, for instance, the Genizah fragment, which has preserved a simpler and much older text than either the Cod. Oxf. or the ed. pr. or the Sh., warrants the doubt that Eldad made any specific mention of the Bene Mosheh. Its version makes it probable that in his story, as in the earlier Midrashim, it had been the Levites and not the "Sons of Moses" who refuse to sing the songs of Zion in a strange land and are saved by the interposition of a cloud from the wrath of their captors (v. note on leaf 1 recto, l. 1).3

In other points, too, the Genizah version differs from the accounts hitherto known. Here the Levites do not carry out the

Herr Kahan informs me that in the Siddur Ashkenazi ed. Venice 1645 a שיר היחוד is printed with the following heading, שיר היחוד אשר תקנו בני משה מעבר לנהר סמבמיון ומשם הובא אל ארץ ספרד ע"י סוחר אחד.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Speaking of the Bene Mosheh I would like to call attention to a fragment, published by A. Harkavy in Ha-Gat (Petersburg 1897) p. 65, which relates the travels of Jacob ha-Nasi, a magician who lived in Susa between 1240 and 1276 C. E. Jacob ha-Levi asserts to have visited the Bene Mosheh in the land of Kush and to have received from their prophet the power to do wonders by means of the devine name. The year 1276 C. E. is given by this prophet as the year of redemption for all Israel. Harkavy calls this fragment: מפור מסעות הנשיא משושן הבירה אל הרי חשך או מנלת אלוך השני

act of self-mutilation upon which they have resolved. The divinely-sent cloud does not bear them through the air, together with their wives, their children, and their belongings, on their journey to ancient Hawilah; it merely conceals them from their persecutors in their flight thither (v. 1 recto l. 7 et seg.). Eldad must, therefore, share the glory of inventing the story of miraculous deliverance through the agency of a cloud (v. Epstein, Bereschit Rabbati in Magazin, 1888, p. 83) with some still more imaginative successor to whom we owe the development of the tale. That the country inhabited by the "Sons of Moses" is free from unclean beasts and reptiles is another feature of the current legend, which is absent from the Genizah version. Similarly, the most marvellous details of the Sambation story are missing. Instead of a river without a drop of water, constantly rolling down a flood of rocks and sand, a river which cannot be crossed so that the inhabitants living on its banks can hold communication only by shouting to one another, the Genizah fragment tells of a stream the flow of which is swift enough to bring down sand and rocks. Whether in the original description given by Eldad this river stops flowing on the Sabbath, cannot be answered with certainty (v. note on 1 verso l. 4), but the words "it rests on the Sabbath" (ובשבת נח) are strangely omitted from the Genizah text.

That interpolations crept into the text of the Responsum is certain. It is highly probable that the source of these additions was the developed Eldad legend. The Recension of the Eldad legend from which these interpolations were drawn, can no longer be discovered. It is, however, significant that the Recension, which Müller designates by H. (E. pp. 55—60, Mü. pp. 13, 30 et seq. 53 et seq.), is found published together with the Responsum in the editio princeps, the text of this Recension preceding that of the Responsum, (v. note on 1 verso 11. 11—12). The mere juxtaposition of these texts makes probable the influence of the one on the other.

The fragment serves to clear up the text of the Responsum at several points. In turn light is thrown on the fragment by the Cod. Oxf., the ed. pr. and the Sh. These three texts constitute one related group. The text of Cod. Oxf. is less trustworthy than that of the ed. pr.

The value of Sh. as a source has not been sufficiently

appreciated. Epstein (p. 8) did not deem it worthy of a place outside of the notes and he pronounced the text "corrupt". The text of Sh. is, however, more accurate than that of the Cod. Oxf., and in several respects is more closely related to the Genizah text than either the Cod. Oxf. or the ed. pr. (v. note on 1 verso 11. 10—11). Moreover, Sh. contains fewer late interpolations than either the ed. pr. or the Cod. Oxf. On comparison with the Genizah fragment, it is found that the absence of these interpolations cannot be attributed to the intention, or to the carelessness of the copyist. (cf. preceding reference). The significant conclusion is that we may rely on Sh. for the correction of the ed. pr. even where we have no older text for corroboration.

The comparison of the following passages in the Sh. and the ed. pr. will serve to illustrate their mutual relation. Where the agreement is verbatim, this is shown by spreading the type. The numbering of the sections is that used by Epstein, p. 6 nos. 11—16.

## Ed. Pr.

10. בעסק ר' אלדד ששלחתם לפנינו ואשר שמעתם ממנו ספרו לנו חכמים ששמעו מן רבנא יצחק בן מר ורבנא שמחה שראו ר' אלדד זה והיו תמהים מדבריו שהיו במקצתו גראים כדברי חכמים שלנו ומקצתן היו מופלגין.

11. בדברינו בדבר זה וראינו<sup>1</sup> מקראות שיש בהם סיוע לחכמים שלנו לפי שכשעלה מנחריב והנלה שבמי זבולון ונפתלי בשנת שמנה לאחז המלך (ומן יסור המקדש עד שמנה לאחז קרוב לס"ד שנה) וכון שראו בני דן שהיו גבורי חיל שהתחיל מלך אשור לשלום בישראל יצאו מארץ ישראל לכוש וחנו שם להיותה ארץ גנות ופרדסים שדות וכרמים

יו Text not clear. Read: מופלנין מרברי רבותינו ז"ל וראינו ב. would leave ברברינו and read יו instead of נראינו; Reif. (p. 287) emends ברברינו נרברינו.

## Sh.

דעו כי יש לנו בקבלה מרבינו יצחק גאוןי שבשנת כמו דתר"מ ראו אלדד הנו' ותמהו בדבריו להיות במקצתם כדברי חכמי' שלנו ומקצתם מופלני'.

ודעו כשהגלה סנחריב זבולון ונפתלי בשנת ח' לאחז מלך יהודה הלכו לארץ כוש וחנו שם להיותה ארץ רחבת ידים מלאה כל מוב ונתנו בלבם לעבוד ה' והועיל להם כי נכתרו בתורה ובמצוות.

a חבינו שמחה seems to be omitted by mistake, cf. the Plural forms: and המהו For the name and date, v. Rapoport in Maliberet he-Aruk ed. Stern p. XI col. a.

b Read ובמלכות.

Sh.

Ed. Pr.

ארץ רחבת ידים מלאה כל מוב זנתנז לבם לעבוד את ייי ביראה ולעשות כל מצותיו מאהבה והועיל להם כי נכתרו בשני כתרים בתורה ומלכות כאשר ספר ר' אלדד זה.

12. ושנו רבותינו עשר נליות גלו ישראל (ד' על ידי סנחריב וד' על ידי גבוכדנצר ואחת על ידי אספסינו' ואחת על ידי אנדרינו') ולא הווכר שבט דן בכל הגליות לפי שמעצמו הלך לכוש קודם החורבן קל"ה שנים. נראה לי שאין פנס בדבר זה שמא לא נסע דן עד גלות שלישית.

13. ואומר ר' אלדד שדנין בד' מיתו' (סקילה שריפה הרג וחנק, ואין בתורה מיתת חנק וחכמים דרשוהו ואמרו כל מיתה האמורה בתורה סתם אינה אלא חנק).

14. וכי בני משה אצלם ונהר סבטיון מקיף להם אמת אומ' שכך אומרים רבותינו ו"ל במדרש שהגלה גבוכדנצר לויים בני משה ששים רבוא וכיון שהגיעו לנהרות בבל הם וכנוריהם אירע להם כמו שספר לכם ר' אלדד.

לארץ כנען הם נתעסקו במלחמות לארץ כנען הם נתעסקו במלחמות ושכחו המשנה שלקחו מפי יהושע<sup>2</sup> ואפי' יהושע ע"ה אמרו עליו שנולדו לו ספיקות אחר מיתת משה ובכל השבטים שהיו בכל הארץ שבמי יהודה ובנימין החזיקו בתורה על כלם.)

16. ואל תתמהו על השנוי 16. והחלוף אשר שמעתם מפי אלדד, שהרי חכמי בבל וחכמי ארץ ישראל שונים משנה אחת בתיקון רב. צ"ל משה ב" משה.

ואמרו חכמים י' נליות נלו ישראל ולא נזכר שבם דן בכל הנליות לפי שמעצמו הלך לכוש קודם לחרבן קל"ה שנים ובאולי לא נסע דן עד גלות שלנו.

ומה שאמר ר' אלדד הדני כי הם דנים ד' מיתות ב"ד

וכי בני משה אצלם ונהר סבמיון מקיף אותם אמת אומר כנראה במדרש שנבוכדנצר הגלה בני משה

ואל תתמהו על השינוי וחלוף ששמעתם בדבריו שהרי חכמי בבל וחכמי ארץ ישראל שוגין משנה א' וכו' In no. 13 סקילה שרפה הרג וחגק וכוי may again be a gloss amplifying the term "ד. It is conceivable, however, that these words are genuine and that it was the purpose of the Gaon to demonstrate the truth of tradition by the very fact that those tribes are practicing אוני which is not mentioned in the Bible.

I shall not attempt to decide whether the concluding sentence in no. 14 וכיון שהגיעו לנהרות בבל וכו' is an interpolation or not. On the other hand, Reifmann (l. c.) is fully justified in suspecting the genuineness of no. 15. This section is undoubtedly an interpolation, based on Temurah 16a. Its purpose is to prepare the reader for what follows and to impute to the Gaon an explanation justifying the divergence of Eldad's Ritual from our own. The same motive appears in the other interpolation our own. The same motive appears in the other interpolation in the discrepancies critical ed. E. no. 17 beginning; cf. also note on 2 verso, l. 3. It likewise seeks to account for or to justify the discrepancies between Eldad's Halakot and the current Halakah. Evidently the reply of the Gaon was later found weak and unsatisfactory on this point and consequently the attempt was made to improve it. The words 'ארור אלהר'

הסתר דבר הכר at the end of the Gaon's reply (ed. E. no. 17 end) may likewise have been added for this purpose (cf. also Reifmann l. c.).

In these instances the existence of parallel texts enables us to prove that the non-Halakic part of the Responsum has undergone alterations and suffered from interpolations in the same way as the text of the Halakic part. There is therefore ample justification for doubting the genuineness of the text of the editio princeps in other places, where this cannot be proved by citing parallel texts, and where the appeal must be to internal evidence alone. For the reasons assigned by Reifmann (p. 261), the following passage, which occurs at the beginning of the Epistle. is of doubtful genuineness: לנו המפוזרים בלבד אלא (ed. pr. ולא (ולו לשבמים אשר מעבר לנהרי כוש כי הם מלחם אדונינו אוכלים ומימיו הם שותים (E. p. 4 no. 1). In view of Eldad's other utterance it does not seem reasonable to attribute the statement to him that the Danites recognized the supremacy of the Gaon. We must not forget Eldad's explicit statements, that the only source and authority for law recognized by them was God, Moses, and Joshua; that they did not know of our Talmud, and could not acknowledge its authority; that they had a code of their own, and contrary to the injunction of the Talmud (Sanh. 41a) and to tradition they continued to practice capital punishment in accordance with their own law. This would cast suspicion on the genuineness of the words at the end of the Gaon's reply: ושאומר אלדד שהם מתפללים על חכמי בבל בראשונה ואחר על כל הגלות יפה הם עושים וכו (E. no. 18). The Epistle does not say anywhere that the Danites pray for the scholars of Babylon or for the Jews of the Diaspora. The only place which may possibly be construed as an allusion to such a practice is the passage, cited above: ולא לנו המפוזרים בלבד אלא לשבמים אשר מעבר לנהרי כוש כי הם מלחם שותים שותים ומימיו הם שותים (cf. also E. p. 20 note 1). The authenticity of this passage is, however, doubtful. It is, therefore, not improbable that the entire passage, which at present forms the conclusion of the Gaon's answer (no. 18), is an interpolation. The answer of the Gaon, in the original text, probably ended with the words והתורה אחת בין במשנה בין בתלמוד וממעין אחד ותין (E. no. 17).

Further examples can be cited, but these two instances suffice to show that the original story of Eldad is hidden by a thick overgrowth of later origin. Once this is pruned away, the Responsum will be found to be not "a stupid forgery", as Reifmann thought, but an authentic historical document.

In conclusion a word on Rappoport's view of the Responsum. In discussing the text of the Responsum preserved in Sh. he writes (Mahberet he-'Aruk, p. XI, col. a): "There were two Recensions of the Responsum of R. Zemah. The beginning (sic) of one of these is to be found in the Sefer Salshelet ha-Kabbalah, the other recension is to be found complete in our Sefer Eldad. In my opinion both are translations from the Arabic. They are divergent at many points. It is possible, however, to correct many mistakes in one by referring to the text of the other. In several instances the Recension in the Sefer Eldad seems to be more correct etc."

There are, however, serious objections to the view that the ed. pr. and Sh. represent different recensions. Comparison with the Genizah fragment reveals characteristic variations and corruptions common to both, the ed. pr. and Sh. There might be more justification for considering the Genizah fragment an independent Recension, for the differences between the text of the fragment, on the one hand, and that of Cod. Oxf., ed. pr. and Sh. on the other are very considerable. Even these differences, however, are not sufficient to warrant such an assumption. The points of divergence admit of explanation along the lines indicated in our discussion of the history of the text.

The other theory of Rappoport that Sh. and the ed. pr. are different translations of an Arabic original, seems to be equally untenable (cf. also Steinschneider, Die Arabische Literatur § 26). There is not a single feature in the language of the Responsum to betray an Arabic original. On the contrary, the language of the fragment is a simple, natural Hebrew, a comparison of which with contemporary style leaves no room for doubting that the Responsum was originally written in Hebrew (v. also supra p. 32).

With these general considerations we turn to the text of the fragment.

#### HEBREW TEXT.

fol. 1. Recto. עליהם ועל הלוים שבהם ואמרו להם עליהם ועל משיר ציון עמדו הלוים והכינו 2

|                                           | fol. 1. Recto.            |
|-------------------------------------------|---------------------------|
| לבכם לאל והיו רובם [כ]כולם מבקשים         | 3                         |
| לכרות אצבעותיהם בשיניהם כי הם             | 4                         |
| אומרים אצבֶעות שהייגו מכים בהם            | 5                         |
| בשיר במקדש איכה נכה בהם שיר בארץ          | 6                         |
| ממאה נתקבצו ובקשו לנסוע ועשה              | 7                         |
| להם הקבה נם ועזרם לצאת ונסעו (א)          | 8                         |
| וסיבבם ענן ויצאו הם ובניהם ומקניהם אל ארץ | 9                         |
| החוילה הקדומה ובאו באותו                  | 10                        |
| מקום ונחו בו במקום אשר עמד הענן           | 11                        |
| בלילה ההוא וסיפרו להם אבותיהם             | 12                        |
| כי היה בלילה ההוא רעם ורעש נדול           | 13                        |
| וראו בבקר אור גדול וכבד כי היה (sic) בהם  | 14                        |
| צדיקים וחסידים ותמימים ויראי ::           | 15                        |
| ועובדיו וסיבכם בעת ההוא נהר               | 16                        |
|                                           |                           |
|                                           | fol. 1. Verso.            |
| שגולל אבן וחול מקום שלא היה שם            | 1                         |
| נהר מעולם פרץ אותו וגלל אבנים הרבה        | $\overset{\mathtt{1}}{2}$ |
| וחול עד אין חקר ויש לו קול נדול ישמע      | 3                         |
| עד למרחוק הרבה ובשבת יתמלא                | 4                         |
| עשן ויסתובב סביבותיו ענן וערפל            | 5                         |
| ולא יכול אדם ליגש אליו ולא יתבונן         | 6                         |
| הדרך ולא מקומו עד מוצאי שבת               | 7                         |
| יחזור כמו שהיה וקוראין אותו נהר           | 8                         |
| סגבטיון ובלשונם קוראין אותו סבטינוס       | 9                         |
| ויש בנהר הזה מקומות שרחבם ששים            | 10                        |
| אמה ואלה השבמים אינם יודעין חרבן בית      | 11                        |
| שני שבחרבן ראשון גלו אבל                  | 12                        |
| נפתלי גד ואשר בחרבן בית ראשון             | 13                        |
| גלו ונתקבצו אצל בני דן והיו עם בני        | 14                        |
| , , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,   |                           |
|                                           | fal 9 Danta               |
| L.,                                       | fol. 2. Recto.            |
| החכמים שלארץ ישראל                        | 1                         |
| והחכמים שלבבל משנה אחת                    | 2                         |
| ולשון אחת ואין פוחתין                     | 3                         |
| ואין מוסיפין אבל לענין תלמוד              | <b>4</b><br>5             |
| (ו)יש ביניהן חילוף כי יש לזה              | 6                         |
| מעם והללו מחליפים במעם                    | О                         |

| ,                                   | fol. 2. Recto. |
|-------------------------------------|----------------|
| י וכן במקרא זה גראה לו              |                |
| ו וזה נראה לו מעם אחר               |                |
| רא[ות] אֹעֹף שהן קבועין             | 9 במק          |
| ב יש ביניהן חילוק במעמים            | 10 בכת         |
| בני בבל סודרות (sic) ויתירות        | וכן 11         |
| יחות וסתומות                        | 12 ופתו        |
|                                     |                |
|                                     | fol. 2. Verso. |
| מים ומסורות וחיתוך                  |                |
| וקים כל שכן במשנה                   |                |
| א דבר סתום ועמוק עמוק               | 3 שהו          |
| ימצאנו ואין אתה מוצא                | מי 4           |
| וף בין החכמים ולא (אלא read) בתלמוד |                |
| סין אותו בני בכל בלשון              | 6 ונור         |
| זית ובני ארץ ישראל                  | ז ארכ          |
| ינום שלהם ומה שאמרתם                | 8 בתו          |
| השבמים יש להם תלמוד                 | 9 כי ו         |
| החכמים שגלו לכוש עם                 | 10 כי ז        |
| במים סידרו להם התלמוד               |                |
| שון קדש ואין במשנתם                 |                |
| ר שם חכם כי מקדם                    |                |
| •                                   |                |

## NOTES.

## Leaf 1 recto.

L. 1. The conclusion of the preceding page is missing. Restoring it in accordance with the editio princeps it reads [כשהרב בית [כשהרב בית ווו מוד בית בית בית ווו מוד בית וווי בית המשרים עלו ישראל לבבל עמרו הכשרים עליהם ועל הלוים וכו' . Here as well as in l. 2 the text speaks merely of Levites, but the ed. pr. and Sh. both read בני משה in place of ילוים. The version in the Genizah text is the same as that preserved in Pesikta Rabbati on Isaiah XLIX, 14 ed. Friedmann p. 144a. The Pesikta is the source of the quotation found in Midrash Tehillim on Psalm CXXXVII, ed. Buber p. 262b or rather in Yalkut ad loc., v. ed. Buber note 1 on Psalm CXXII. In these Midrashim

the act of self-mutilation is attributed to the Levites and not to the Bene Mosheh. There is evidence of direct connection between this passage in the Pesikta and the reading preserved in the text of Cod. Oxf., the words מיד החכו (Mü. p. 18) and the concluding quotation from the Bible אמרו הכה (אמר הכה (אמר הכה לשכח ימיני being the same in both. It is, therefore, doubtful, to say the least, whether the original text of the Epistle made any mention of the Bene Mosheh.

This doubt is not removed by citing the reference to the Bene Mosheh in the answer of the Gaon: וכי בני משה אצלם ונהר סכמיון מקיף להם אמת אומ' שכך אומרים רכותינו ז"ל במדרש שהגלה וכו וכו בני משה ששים רבוא וכו׳. In the first place the authenticity of the text at this point has not yet been definitely The words בני משה in addition to לויים would seem to be a gloss. Moreover the substitution of the בני משה for לויים in the reply may perhaps have originated with the Gaon. On the other hand I do not attribute any importance to the omission of the Bene Mosheh episode in the St. Petersburg fragment (pt. II p. 10 l. 3-p. 13 l. 3, Mü., p. 48) which contains a recension of our Responsum. The omission of this story may be explained by assuming that the compiler of the Eldad legends had no interest in the Halakic parts of the work and consequently, stopped at the very point where the Halakah begins, overlooking this legend, which comes after the Halakic part of the Responsum. It is therefore unnecessary to assume, as Müller has done (v. p. 51) that this episode was missing in the copy from which the compilation was made.

For the identification of the "Sons of Moses" with the Levites see my article in the Jewish Encyclopedia s. v. "Moses, Sons of" (vol. IX pp. 59 et seq.). On p. 59 in the first paragraph of the second column the reference "Midrash Eser Galiyyot" ed. Grünhut in Sefer ha-Likkuţim III pp. 13 et seq. should be added.

L. 3 et seq. מבקשים לכרות אצבעותיהם בשנהם; ed. pr., Midrash l. c., Sh. וכתתו אצבעותיהם וכו'; Cod. Oxf. ..... The intention merely, is presupposed in the fragment text; all the other texts, however, assume that the act of self-mutilation is carried out. For an account of the biting off of a finger as a theme in legend see Cassel, Mischle Sindbad p. 18 note 1. For the phrase: אצבעות שהיינו מכים בהם בשיר cf. Mishnah, Bikkurim III. 4.

 ${f L}$ . 6. איכה, ed. pr. היאך not האיך as in  ${f E}$ . p. 5 no. 7 and in  ${f M}$ ü. p. 18.

L. 7-10. ובקשו לנסוע. These words are missing in ed. pr., Sh. and Cod. Oxf. (v. Mü. l. c.). It seems, however, that they form part of the original text. In the ed. pr. and Sh. the episode of the cloud which carries the Levites away, is introduced abruptly. In the Genizah text the Levites are in the act of fleeing and the cloud helps them only to the extent of concealing them from their persecutors (ll. 8-9). This version is the same as the one found in a MS. of Midrash Bereshit Rabbati quoted by Epstein p. 43: כיון שבא הלילה ירד הענן וכסה עליהם ועל נשיהם ובנותיהם ובניהם והאיר להם הקב"ה בעמוד אש והוליכם כל הלילה עד אור הבקר וכו'. The Genizah version in the continuation of the legend is also the same as that in the above mentioned Midrash. In both the Levites wander on foot to the ancient Hawilah (l. 9-10). The ed. pr., Sh. and Cod. Oxf. add the more miraculous feature that the cloud bears them thither through the air: ובא הענן ונשאם עם אהליהם וצאגם ובקרם והוליכם לחוילה והורידם שם בלילה.

The flight episode seems to be part of the original form of the legend. An echo of it is found in the epithet אובט ינום which is applied to the Bene Mosheh in the various recensions and traditions (v. Mü. p. 35, E. p. 15). The origin is perhaps to be sought in an attempt at an etymology for Sambation: (שבט ינום שבטינוס). This conjecture of J. Theodor, Bereschit Rabba p. 93. Commentary l. 13, seems to be confirmed by the text of recension H: ועוד שבני משה רבנו חונים אצל הנחל שבטיון ונקרא כן על שם Compare, however, Neubauer, Where are the Ten Tribes in JQR. I. p. 101 note 2.

L. 11. 'ונהו בו במקום וכו'. This detail that they settle in the spot where the cloud rested, is modeled after the Biblical story of Israel's wandering in the wilderness. In this form it is found only in the Genizah text. It may, however, be an interpolation even in T-S.

L. 12. וסיפרו להם אבותיהם. This is missing in Sh. and Cod. Oxf. In the ed. pr. it is amplified into ועוד אמר לנו ספרו לנו מאבותיהם.

L. 13. רעם occurs only in this text.

L. 14. דראו בבקר אור גדול וכבד probably an allusion to Isa. IX. 1. What is meant by a great and "heavy" light which they saw in the morning? Is it no more than the dawn? In Sh. כבד

is missing; ed. pr. reads היל instead of אור?); Cod. Oxf. reads ושמעו באותו לילה שם רעש כבר. The variety of readings would indicate an early corruption of the text at this point.

L. 14—15. 'היה (sic) בהם צדיקים וחסיהים ותמימים ויראי ה' (sic). This passage also occurs only in the Genizah text.

L. 16 et seq. It is interesting to compare the texts here.

ed. pr. Sh. והשיב ה' סביבם גהר שגולל וחול וחול אבנים וחול.

השיב seems to be an early scribal error for והַסְב. This error was, evidently, in the copy from which Sh. was made, hence the addition of בלי מיפת מים, to make the text intelligible. בלי מיפת מים in Cod. Oxf. is due to a scribal error. The words occur later in their proper place. In E. and Mü. the reading of the ed. pr. is incorrectly given as והשיב להם את הנהר.

# Leaf 1 verso.

L. 1—2. מקום שלא היה שם נהר מעולם פרץ אותו. The river thus created for itself a channel, where none had been before. This thought is contained in the concluding words במקום שלא which are, at present, incomplete and not definitely related to their context in the  $ed.\ pr.,\ Sh.\ and\ Cod.\ Oxf.$ 

L.~2-3. חול ארן אין אין הרבה וחול עד ארן וגוון ed.~pr. ווגוון ed.~pr. ווגוהר נולל כל ששת ימי and later ההוא עדין גולל אבנים וחול בלי מים והגהר נולל כל ששת ימי Sh. השבוע אבנים וחול בלי שום מיפת מים Sh. ועדין נולל אבנים וחול בלי מיפת מים Sh. הגים וחול בלי מיפת מים Sh. Significant here is the later addition of מים Sh. in Sh. and Sh. in Sh. and Sh. Among the numerous recensions of the Edad legend Sh. is the only one in which it occurs again Sh. Our fragment seems to mean no more than, that the river was so swift that its waters brought down stones and sand. The Genizah fragment thus proves that Bacher's conjecture as to the original form of the legend

was correct, v. Bacher, Agadah der Tannaiten I 2. p. 291 note 1. Subsequently, however, legend made of this a river in which rocks and sand took the place of water. This is the idea of the interpolation מים (מיפת) בלי (מיפת). It is doubtful whether the words עד אין הקר (Job IX, 10), found only in our fragment, form part of the original text.

 $L.\ 3-4.$  הרבה למרחוק עד למרחוק נדול (comp. Ezra III, 13).  $Ed.\ pr.$  גדול וקול גדול ( $Cod.\ Oxf.$  ברעש גדול גדול ( $Cod.\ Oxf.$  ברעש וקולות אאלמלא היה פוגע בהר בדר  $Cod.\ Oxf.$  שאלמלא היה פוגע בהר בדול היה מנפציהו ( $Cod.\ Oxf.$  של ברול היה מנפציהו  $Cod.\ Oxf.$  שאילו היה מנפציהו is manifestly a later insertion.

L. 4-8. ובשבת יתמלא עשן ויסתובב סביבותיו ענן וערפל ולא יכול מדבת יחור כמו אדם ליגש אליו ולא יתבונן הדרך ולא מקומו עד מוצאי שבת יחור כמו ובשבת נח ובשעה שיעריב יום הששי בין השמשות תרד עליו  $ed.\ pr.$  עליו אדם יכול ליגש אליו עד מוצאי שבת ווה בכל ימי חול ובשבת Sh. עגן ואין אדם יכול ליגש אליו עד מוצאי שבת  $Cod.\ Oxf.$  preserves only the concluding words of our passage were also that the reprints here an unintelligible text without any comment. The conclusion of this passage is found in the  $Cod.\ Oxf.$  and in the Recensions of the Eldad legends (Mü. pp. 68 et seq.) after the description of the river Sambation. The text there is very much like the text of our fragment שבת תרד עליו ענן ומתמלא עשן ואין אדם יכול ליגש אליו ולא אנו אצלם ולא.

A very surprising feature in our fragment is the omission of the characteristic element in the description of the river, namely, that it ceases to flow on the Sabbath. This is particularly surprising inasmuch as this detail is old in the legend. Cf. Pliny, Hist. Nat. XXXI, 2; b. Sanh. 65b, Gen. Rab. XI, 5 ed. Theodor p. 93, and the literature there referred to, and Krauss, Lehnwörter II p. 369. To the references given by Krauss there should be added under the reading is uncertain—which is found in a Hebrew inscription, cf. Renan, Mission de Phénice pp. 192, 856 and Chwolson, CIH. no. 64 p. 102.

L. 8. וקוראין אותו נהר סנבטיון ובלשונם קוראין אותו סבטינום. The  $ed.\ pr.\ has$  והוא נקרא, והוא ששטו סבטיון ואנו קורין אותו סבטינו $(Sh.\ cod.\ Oxf.\ ording)$  והיה נהר סבטיון וקורין לו סרטייבום. The reading of our fragment is, therefore, not novel. In support of Bacher's view ( $(l.\ c.\ p.\ 290,\ note\ 2)$ ) that סבטיון prepresents the original form

of the name and that process and december of the parallel development in Greek. "In certain districts where Greek is spoken there has been developed since the period of the χοινή a homogeneous, nasal sound before accented, unaccented and aspirated consonants standing at the end of the syllable. As a result Σαββατίς has become Σαμβατίς, Σαμβατείς, Σαμβατος, Σαμβατος, Σαμβατος, Σαμβατιος, Σαμβατος, Επαρομένος, Επαρομένος, Επαρομένος, Επαρομένος του με security of the syllable. As a result Σαββατίς has become Σαμβατίς, Σαμβατείς, Σαμβατος, Σαμβατος, Σαμβατιος, Επαρομένος επαρομένος του με security of the syllable se

The origin of the word is still uncertain. The most probable etymology is the one which traces it to the Ethiopic "Sanbat", corresponding to the Hebrew שבת; comp. J. Halévy, Te'ezâza

Sanbat, 1902, p. III.

L. 10—11. אמה משום שרחבם שרחבם הוה מקומות באורו הנהר הוה מקומות שרחבם ששום אמה . The same reading is found also in Sh. ויש מקומות באותו הנהר שהוא רחב מ' . Originally this was meant for the dimension of the widest part of the stream. The insertion of the negative particle in the ed. pr.: (not ה' E. p. 6; Mü. אין לו מקומות באותו הנהר שאין לו and Cod. Oxf. ממה (בשום אמה 18) מה מה בשום אמה (בשום אמה the measure of the narrowest part of the stream. The other Recensions of the Eldad legend (Mü. p. 66 below) tell that throughout its course the river is "a bow shot" (Gen. XXXI, 16) in width "i. e. 200 yards". H., however, makes the width of the river "220 yards".

In the ed. pr., after the width of the river has been stated, we have the following: מספרים מכאן משם ואנו הנהר משם ואנו הנהר אלו עם אלו והם אסורים מפני שהנהר מקיף עליהם ולא אנו יכולין ליכנס allude והם אסורים The words אצלם ולא הם יכולין לצאת משם to Yer. Sanh. X, 5, (Is. XLIX, 9 etc.) לאמר לאסורים צאו אלו שנלו לפנים מנהר סנבמיון; comp. also Ekah Rab. on II, 2; Pes. Rab. XXXI ed. Friedmann p. 146 and Recensions in Mü. pp. 66-67. The purpose of the words: מקיף עליהם וכו שהנהר מפני שהנהר מקיף עליהם וכו is an attempt to explain why it is impossible for the inhabitants of the opposite banks of the river to hold intercourse with one another. These words, however, are not found either in Sh. (ויש מקומות באותו הנהר) or in (שהוא רחב ם' אמה ולכן אינם יכולים לבא אלינו ולא אנו אליהם our fragment. It is possible that this explanation has crept in here as a gloss from one of the Recensions of the Eldad legends (v. Mü. l. c. D, H, J, 8n; G. 3d). Furthermore the words עומדים בצד הנהר משם ואנו מכאן ומספרים אלו עם אלו which occur in

the ed. pr. and in the Cod. Oxf. (מוהם עומדים מצר אחד ומספרים משם), but which are missing in Sh. and in our fragment, may likewise have their origin in one of these Recensions, (v. Mü. l. c., especially D.  $8^n$  and ib. B.  $19^a$ ).

If the description of the width of the river was followed in the original text of the Responsum by another sentence,—which is not very probable in view of the reading of the Genizah fragment—such a sentence must have been similar to that of Sh.

This was then amplified in the spirit of the later more highly developed legend by the introduction of material taken from the Recensions, until it assumed the form in which it is found in the ed. pr. and Cod. Oxf.

In the ed. pr. and in the Cod. Oxf. another extended passage follows this point:

### Ed. Pr.

ואין ביניהם חיה רעה ולא בהמה ממאה ולא שקצים ורמשים כי אם כי אם (sic) צאגם ובקרם וחורשים וזורעים ושאלו אלו את אלו וספרו להם בחורבן הבית ולא היו יודעים בני דן מאומה.

## Cod. Oxf.

ולא בניהם (sic) לא חיה רעה ולא בהמה ממאה ולא שקצים ורמסים כי אם צאנם ובקרם לבד וחורשין ווורעין ושאלו אילו לאילו וספרו להם חורבן בית שני ואחרי בני משה(?) ואין אנו יודעין מה שם.

In Sh. it is much briefer מהורות מהוחת אלא בהמות ואין ביניהם אלא ביניהם אלא ביניהם ואיות וחיות וחיות וחיות Our fragment contains only the concluding words of this passage v. l. 11-12.

L. 11—12. ואלה השבמים אינם יודעין חרבן בית שני שבחרבן ראשון , which makes good sense in connection with the preceding and does not suggest any lacuna. There is reason to believe that the statement that there are no unclean beasts or reptiles in the land of the Bene Mosheh has crept in here from one of the Recensions of the Eldad legend, perhaps from H. (Mü. p. 63; cf. ib. 8°-d מון עמם דבר ממאה (sic) ולא עוף ממא ולא חיה ממאה ולא זבוב ולא פרעוש....וולתי צאן ובקר....והם וורעים וקוצרים וכו"

It is probable that Recension H was, at an early date, prefixed to the Responsum; the fact that it is printed in this way in the editio princeps would point to an earlier practice of the kind. This circumstance may have suggested to the copyist or the compiler amplifications of the Responsum. The instance, however, in which the interpolations in the Responsum are more

closely related to Recension H than to any other Recension are not sufficiently numerous, and the agreement, between the interpolations in the Responsum and the text of H, is not striking enough, to justify the conclusion that H is the source of the interpolations in the Responsum. It is equally probable that the real source is a Recension which is no longer extant.

In the Recensions the account of the agricultural life of the Bene Mosheh is followed by an account of their study of the Law. This explains the following passage which occurs in Sh. at this point: מוֹלומדים תורת א' שבעל פה אליהם.

L. 11-12. ואלה השבמים אינם יודעים הרבן בית שני וכו'. To whom refers, is not clear. The text in the fragment is nevertheless clearer and simpler than the corresponding text in the  $ed.\ pr.$  or  $Cod.\ Oxf.$ , quoted in the preceding note  $(q.\ v.)$ . Sh. has an incorrect reading: ובני דן לא היו יודעים מחרבן הבית ראשון.

L. 13. בחרבן בית האשון. It is to be observed that ed. pr. and Cod. Oxf. both have the incorrect reading לאחר חרבן בית. Epstein emends to נאשון.

## Leaf 2 recto.

L.~1-3. החכמים שלארץ ישראל והחכמים שלבכל משנה אחת החכמים החתא. The verb is evidently missing before משנה אחת ישנה; ed. pr. and Sh. read הברי חכמי בכל וחכמי ארץ ישראל שונים משנה אחת הכמי בכל וחכמי ארץ ישראל וחכמי בכל וחכמי ארץ ישראל וחכמי הוחס in the ed. pr. which probably means "with the utmost exactness" or "in the recension of Rabbi [Judah ha-Nasi]." is missing in T-S and Sh.; it seems to be interpolated in the ed. pr.

L. 4 et seq. שאבל לענין תלמוד ויש (read שי) ביניהם חילוף כי יש. אבל לענין תלמוד ויש (read שי) ביניהם חילוף כי יש. What the Gaon meant, is now clear. The reasons which led Reifmann (p. 287) to doubt the authenticity of this part of the text, are now without force. The Gaon means to say that the Babylonian and Palestinian scholars use the one and the same Mishnah. In the exegesis of the Mishnah, that is in the Tulmud they at times disagree, just as individuals differ in their interpretation of the Bible. This is the thought behind the obscure words of the ed. pr. אוברים מעם אחד ווה נראה לו מעם אחר והללו מעם אחר כמו שני חכמים היושבין להבין במקרא או במשנה זה נראה לו מעם אחר ווה נראה לו מעם אחר שנוי which is perhaps an old error for הלמודים.

L. 9 et seq. במקרא[ות] אֹעוֹף שהן קבועין בכתב וכו' במקרא. The MS. reading is במקרא. The plural שהן would however point to the reading in the ed. pr. Moreover in the latter the connection with the preceding is indicated by in the latter the connection with the preceding is indicated by in the latter the connection with the preceding is indicated by in the latter the connection with the preceding is indicated by in the latter the connection with the preceding is indicated by in the latter the connection with the preceding is indicated by indicated by in the latter the connection with the preceding is indicated by indicated

L. 11. בחסרות ויתירות. The reading of the ed. pr. is בחסרות בחסרות וביתירות וביתירות. וביתירות is certainly a scribal error for חסרות and may possibly be explained as due to the copyist to whom it was suggested by the Talmudic phrase סתומה סדורה (v. Tosafot Menahot 32 a s. v. והא אידנא, Müller, Masseket Soferim p. 30), the word וסתומות occurring in the next line (l. 12).

## Leaf 2 verso.

- L. 1. ובמסור, ed. pr. abbreviates 'ובמסור, intending the plural and not the singular, the reading adopted by E. p. 7 and Mü. p. 19 and actually found in Sh.
- L. 2. פיסוקים, ed. pr. and Sh. read הפסוקים. The form פיסוקים is found in the Massoretic notes in numerous Yemen manuscripts of the Bible, cf. Ginsburg, Introduction to the Hebrew Bible, 1897, pp. 72 note 1, 85, 104 note 2, 106; idem The Massorah, compiled from manuscripts, 1880—1885, II p. 450 nos. 189 et seq.; M. H. Hyvernat, Le Language de la Massore in Revue Biblique Internationale. Nouvelle Série II, p. 519.
- L. 3. ועמוק מי ימצאנו (Eccles. VII. 24); ed. pr. עמוק מי יכילנו (comp. Joel II, 11); Sh. breaks off at this point. In the ed. pr. the connection is here interrupted by the following ויש לומר שאינו כלל רחוק שאלדר זה שגג והחליף מרב צרותיו שעברו עליו. That this passage is a gloss is clearly evident from its position in the text. The style, which is that of later philosophical literature, gives evidence of the lateness of the interpolation. The Gaon has already explained the divergence of the Eldad Halakot from the current Halakah on the ground that there was no absolute uniformity in the exegesis of the Mishnah. In view of this explanation it is superfluous and

almost inconsistent to seek further excuse for this divergence by attributing it to the lapse of Eldad's memory.

In the ed. pr. there follow at this point the words אבל which are absent in the text of the fragment. The continuation is again the same in both texts. The words אבל המשנה תורה אחת היא וכו' are a statement made above that there exists only one Mishnah and that its text is authoritative. The genuineness of this passage is, therefore, questionable.

- L. 5. MS. אוֹ, ed. pr. לא חלוף בדבר (לא חלוף בדבר מוצ) אוֹא בחלמוד האין אלא בתלמוד The words in parenthesis seem to be a later amplification of the text.
- L. 7. The text of the ed. pr. is here less clear: ובני ארץ
- L.~8-9. ומה שאמרתם כי השבטים כי השבטים. The style is here that of the Responsum. This passage is missing in the *ed.* pr. and the omission results in obscurity.
- L. 11. סידרו, technical term, "to edit" (redigieren, v. Bacher, Die Exegetische Terminologie, Vol. II p. 133). The text of the ed. pr. is corrupt, the reading being פתרים התלמוד בלשון הקודש שהם מכירים אותו seem to be superfluous and suggest interpolation.
  - L. 12. The ed. pr. has ווה שאין בו שם חכם לפי וכו'

### II.

We publish here another Genizah fragment, belonging to the Eldad legend:

T-S Loan 39, University Library of Cambridge. It consists of one leaf of paper, 19×14 cm., written in Spanish square characters, tending towards the cursive. It belongs to the fourteenth or fifteenth century. The vocalization of some words, some corrections and the completion of some of the abbreviations are, however, in a smaller and different hand. This fragment appears to be a stray leaf of an early ritual code which probably belonged to the Gaonic period.

The subject of discussion on p. A. (recto) is מרפה and מרפה. It concludes with the "catch word" at the bottom of the page

שהימת הולין which indicate the subject dealt with on the following page. I have been unable to identify this part of the fragment, but its pregnant style, suggestive of the decisors (שמסקים), and its use of Aramaic would indicate that it formed a part of a Halakic code belonging probably to the Gaonic period. The superscription indicates that the מדן מחלי שהוא ר' אלדר בן מחלי שהוא הלכות שחימה שהוציא ר' אלדר בן מחלי שהוא began on p. B (verso). The ritual of Eldad was preceded by a brief introduction, giving a summary of his life and of his stories. It is a part of this introduction which is preserved on p. B and which is published here.

The same account, which serves here to introduce the Ritual of Eldad, is contained in Cod. Firkowitsch 1261 (St. Petersburg) and published by Müller pp. 47 et seq. There it is in the form of an Epistle written by the authorities of Kairwan to the Jewish communities of the Diaspora. The account in this Genizah fragment is, however, intended as an introduction and not as a letter. For this reason there are omitted here such passages and phrases as would be in place only in a letter. Thus there is left out the epistolary heading מן ב"ד [ורא]שי הקהל ווקנים ותלמידים [ו]שאר העם הדרים במדינת ..... קירואן. נודע לרבותי' עסק ושאלנו לר' אלדד זה האיך היתה or passages like אלןדד בן מחלי וכו' וכר היה המעשה וכר . For the same reason the first person of the epistle is changed to the third person of the narrative. Thus עליהם l. 6 is used for עליגו: והשליכם, ib.—should read והשליכתבו for והשליכתנן; אויביהם 1. 7 for etc. This change of person is maintained consistently only in the first part of the letter. That the epistle was the original form of our fragment becomes, however, plainly evident in the second part; comp. for instance 1. 9 אמר where אמר where אמר is a later interpolation, moreover l. 14 ועליתי and 15 וראיתי, l. 21 הוא יהבץ נידוחינו and the conclusion להגיר לנו 22, הודיעינו במהרה אמ[ו]

Aside from this feature the fragment contains nothing of consequence. It is published here only for the sake of completeness. Brief notes have been added.

# זה ספר הילכות שחימה שהוציא ר' אלדד בן מחלי שהוא מדן

| וסיפר שבח השבמים והם דן ואשר ונפתלי                       | 1      |
|-----------------------------------------------------------|--------|
| ושוכנים מעבר לנהרי כוש בארץ החוילה                        | 2      |
| הקדומה ומושבם מ' יום על מ' יום ומעיד שהיה                 | 2<br>3 |
| דרכו לצאת לים הנדול וקנה בנדים וברזל וחזר                 | 4      |
| לביתו ובפעם הזאת כשביקש הקבה להראותו גבורתו               | 5      |
| עמרה עלהם רוח סערה בחצי הלילה והישליכם (sic)              | 6      |
| בארץ אויביהם בידי הכושים שהיו אוכלין בני אדם              | 7      |
| ואחר שהיה עמן מבני נפתלי נער בעל בשר וַאָּבַלוּהוּ        | 8      |
| אמר ועמי עשה הקבה גם ובא גדוד אחד על אילו                 | 8<br>9 |
|                                                           | 10     |
| (read ושליוני גַם אני עמהם והייתי ד' שנים מיד ליד (נע וגד |        |
| בארץ כוש עד שהִינִיעוּני לנבול ישמעאל ופְּדָאוּנִי        | 11     |
| ישר' עד שבאתי לשבם יששכר והם כהררי תהום (תחום (read       | 12     |
| ארץ מדי ופרם ואָשַּ שֶׁהַם חסידים תלמידי חכמים            | 13     |
| ויראַי שמים ועַלִיתִי משם להרי פארן והיא מכות             | 14     |
| שירניזו עליה ישמעאלים וראיתי שם כני זבולון                | 15     |
| בעלי אוהלים ואחריהם שכם ראובן ואחריהם                     | 16     |
| שכם מנשה ואפרים ועוד אמר כי אילו השבמים                   | 17     |
| יש בהם תורה וחכמה יתירה שגלו משו[מרון?]                   | 18     |
| קודם חָורבן הבית ונשארו בחכמתם                            | 19     |
| מספר וכששמענו דבר רה                                      | 20     |
| אלהיגו להודיעינו דבר זה ויהוציא ר' א[לדד הדני]            | 21     |
|                                                           |        |
| זה להגיד לנו. הוא יקבץ נירוחינו מהרה אמ[ן]                | 22     |

#### NOTES:

L. 1.—The reading of Pet. indicates that גר has dropped out of the text after נפתלי.

L. 3—ומעיד is here substituted for the longer phrase found in Pet. 'ושאלנו לר' אלדר וכו'  $v.\ supra$  p. 116.

L. 13.—Müller's suggestion that there is something omitted after the words מדי ופרס is not born out by our fragment.

L. 14.—המכות, Pet. has the same reading. "Mecca" is evidently meant. מכות occurs for "Mecca" also in Jephet ben Ali's Commentary on Daniel, ed. by Margoliouth, Oxford, 1889, p. 136 l. 21 and 144 l. 17 and in the Oxford MS. of Midrash Rabba de-Rabba, Catologue Neubauer, no. 2399 fol. 46 b, v. Neubauer in J. Q. R. I. 114 note.

L. 15.—שרגיוו עליה ישמעאלים, "on account of which—the sanctuary of Mecca—the Mohammedans shall once tremble". This is an allusion to Habakkuk III 7 מדין ,ירגוון יריעות אהלי מדין ,ירגוון יריעות אהלי מדין.

L. 16.—באהלים. This reading would indicate that באהלים in *Pet.* is due to a misreading of באהלים.

L. 18.—[משו[מרון]; Pet. reads מארץ ישר׳.

## CORRIGENDA

At the close of this book there is printed a list of corrigenda, based on the editio princeps, to the texts of it as printed by Epstein and Müller. These corrigenda are to both (1) the non-Halakic part of the Responsum and to (2) Recension H of the Eldad legend, printed there with the Responsum. The corrections to the part of the text reprinted above which have already been given (v. pp. 111 et seq.) are not repeated here.

# 1. RESPONSUM.

| Ed. Epstein |    |     |     |      |      |    | E   | d. 1 | Lül. | ler  |       | Ed. Pr.      |        |           |
|-------------|----|-----|-----|------|------|----|-----|------|------|------|-------|--------------|--------|-----------|
| p.          | 3. | no. | 1.  | Line | e 1. | p. | 16. | no.  | 1.   | Line | e. 1. | , הימני      | not    | הימיני    |
| •           |    | 27  | 22  | n    | 3.   | _  |     | n    | 27   | 22   | 2.    | מלחמות       | "      | מלחמת     |
|             |    | 27  | "   | , ,, | 6.   |    |     |      |      |      |       | להוציא       | 22     | להציא     |
| p.          | 4. | ,,  | "   | "    | 10.  |    |     | "    | 22   | "    | 6.    | לברכו        | n      | ולברכו    |
| •           |    | n   | 22  | 22   | 11.  |    |     | 22   | 77   | "    | 27    | ולפייב שרשו  | "      | ולהמיב    |
|             |    | 22  | 77  | 22   | 11.  |    |     |      |      |      |       | וחו          | מיב צם | del.      |
|             |    | 27  | "   | 27   | 12.  |    |     | 27   | "    | 22   | 7.    | omit. וצמיתו | afte   | ולהצליחות |
|             |    |     |     |      |      |    |     | 22   | 22   | 22   | 8.    | ישראל        | not    | לישראל    |
|             |    | 29  | 2.  | n    | 4.   |    |     | 22   | 2.   | n    | 7-8.  | מִיתות       | 27     | מב"ד      |
|             |    | 22  | 27  | 22   | 8.   |    |     | 22   | 22   | ,,   | 14.   | מהם omit     | after  | לבב       |
|             |    |     |     |      |      | p. | 17. | 22   | 4.   | 23   | 5.    | מעורבין      | 27     | מעורבים   |
|             |    | 22  | 4.  | 27   | 3.   |    |     | 22   | 22   | 22   | 6.    | ידועים       | 27     | יורעים    |
|             |    | 22  | 22  | 22   | 7.   |    |     | 27   | 22   | "    | 12.   | ויוצאים      | not    | ויוצאין   |
|             |    |     |     |      |      |    |     | 22   | 22   | 12   | 14.   | שמשון        | "      | שמעון     |
| p.          | 5. | n   | "   | 27   | 14.  |    |     | 22   | 22   | 22   | 22.   | התורה        | ))     | תורה      |
|             |    | 22  | 5.  | 22   | 3.   |    |     |      |      |      |       | לברו         | 27     | לבר       |
|             |    | 22  | 29  | 23   | 4.   |    |     |      |      |      |       | פלפלין       | n      | פילפול    |
|             |    | 22  | 6.  | 27   | 3.   | p. | 18. | 22   | 6.   | 23   | 4.    | לנו omit     | after  | לומר      |
|             |    |     |     |      |      |    |     | 22   | "    | 27   | 22    | לומר         | n      | לאמר      |
|             |    | 22  | 22  | 22   | 4.   |    |     | 22   | 27   | n    | 22    | שתורה        | n      | שתורת     |
|             |    | "   | 22  | 22   | "    |    |     | 22   | 23   | n    | 5.    | במקצת        | 22     | בקצתם     |
|             |    | 27  | 7.  | 22   | 1.   |    |     |      |      |      |       | בית המקרש    | n      | הבהמ"ק    |
|             |    | 27  | 37  | 22   | 4.   |    |     | 22   | 7.   | "    | 5.    | היאך         | not    | האיך      |
|             |    | "   | 27  | "    | 8.   |    |     | 22   | 22   | 27   | 9.    | נהר          | 27     | את הנהר   |
| p.          | 6. | 22  | 23  | 22   | 15.  |    |     | 22   | "    | 22   | 11.   | קורין        | 27     | קוראין    |
|             |    | 23  | "   | "    | 16.  |    |     | 22   | 72   | 23   | 17.   | לו           | n      | להם       |
|             |    | 22  | 23  | "    | 17.  |    |     | 22   | "    | 22   | 18.   | מספרים       | 27     | ומספרים   |
|             |    | 22  | 27  | n    | 27   |    |     |      |      |      |       | אסורים       | "      | אסורין    |
|             |    | 22  | 9.  | "    | 2.   |    |     |      |      |      |       | בהריהם       | 27     | בעריהם    |
|             |    | 22  | 23  | 27   | 7.   | p. | 19. | "    | 9.   | 22   | 6.    | עסק          | "      | בעסק      |
| p.          | 7. | ,,  | 16. | 77   | 4.   |    |     | 27   | 16.  | n    | 2.    | second דרים  |        |           |
|             |    | n   | 27  | n    | 7.   |    |     | n    | 27   | "    | 4.    | ובפיסוקי     | not    | ובפסקי    |
| p.          | 8. | ,,  | 18. | 27   | 5.   | p. | 20. | 27   | 18.  | n    | 3.    | העולם        | 77     | העם       |
|             |    | 22  | 27  | 27   | 23   |    |     | 77   | 23   | n    | 27    | יוצאה        | n      | יוצאת     |
|             |    |     |     |      |      |    |     |      |      |      |       |              |        |           |

Subscription: תם ונשלם תהלה לאדון ברא עולם בששה כאולם.

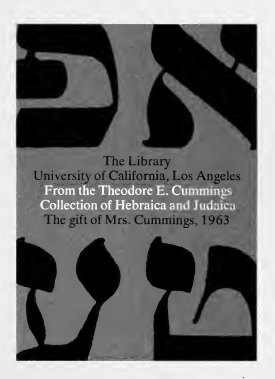
# 2. RECENSION H.

| 1      | Ed. E | Epst    | ein    |    |        | Ed. 1    | Иül     | ler |             | Ed. Pr. |  |                   |
|--------|-------|---------|--------|----|--------|----------|---------|-----|-------------|---------|--|-------------------|
| p. 55. |       |         |        |    | p. 53. |          |         |     |             |         |  | וגלחמה<br>ירושלים |
|        | n     | "<br>2. | n<br>n | 3. |        | ))<br>)) | "<br>2. | n   | 5.          |         |  | יאורה             |
| p. 56. |       |         |        |    | p. 55. |          | 3.      | 9   | <b>—10.</b> |         |  |                   |

|                          |     | 40      |                                         |            |    |             |          |                   |          |              | •                                                              |  |  |
|--------------------------|-----|---------|-----------------------------------------|------------|----|-------------|----------|-------------------|----------|--------------|----------------------------------------------------------------|--|--|
| ולא תוסיפו לראותם עוד עד |     |         |                                         |            |    | עוד ז       | תם       | ו לראו            | ווסיפו   | לא ה         | לא תשובו בדרך הזה עור והיאך                                    |  |  |
| עולם וכתוב לא תשובו בדרך |     |         |                                         |            |    |             |          | ב לא              |          |              | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                        |  |  |
| הוה עור והאיך וגו'.      |     |         |                                         |            |    |             |          | האיך              |          |              |                                                                |  |  |
|                          |     | ,       |                                         |            |    |             |          | . 4.              |          | 3.           | omits ונוסעים after הנמלים                                     |  |  |
|                          | no. | 4.      | L.                                      | 2.         |    |             | n        | n                 | n.       | 4.           | שהניעו not שהגיע                                               |  |  |
|                          | "   | 5.      | "                                       | 1.         | n. | 57.         | מ        | 5 <sup>a</sup> .  | ת<br>מ   | 2.           | נד " וגד                                                       |  |  |
|                          | ••• |         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 6.         | Ρ. | •••         | n        | ٠.                | n        |              | 7                                                              |  |  |
|                          | n   | "       | "                                       | 7.         |    |             |          | 5°.               |          | 1.           | -h " -h                                                        |  |  |
|                          | n   | "<br>6. | n                                       | 1.         |    |             | n        | ٠.                | n        | 1.           | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                        |  |  |
|                          | n   |         | n                                       | 2.         |    |             |          |                   |          |              |                                                                |  |  |
|                          | 27  | 27      | 27                                      | 3-4.       |    |             |          | 6a                | " ŧ      | 7            | ותוםק"א " ותיםקא                                               |  |  |
| צפניה                    | 77  | "       | 77                                      | 0-4.<br>67 |    | wn ·        | ))       | ואת צ             |          |              | לקיים נבואת הנביא צפניה מעבר                                   |  |  |
|                          |     |         |                                         |            |    |             |          | וחוניב<br>ו] עת   |          |              | לקיים גבואת הגביא נפניה סעבו<br>לנהרי כוש עתרי בת פוצי יובילו' |  |  |
| ותרי בת                  |     |         |                                         |            | .2 | 19 11.      | <b>_</b> |                   |          |              |                                                                |  |  |
|                          |     |         |                                         | פוצי       |    |             |          |                   | ון מנו   |              | מגחתי.                                                         |  |  |
|                          | no. | 6.      | ь.                                      | 7-8.       |    |             | no       | . 6°.             | L. 4     | <b>-</b> −5. | שדות ופרדסים גגות וכרסים                                       |  |  |
|                          |     | _       | _                                       |            |    |             |          |                   |          |              | שדות וכרמים גגות ופרדסים not                                   |  |  |
| p. 57.                   | no. | 7.      | L.                                      | 2.         |    |             |          | _                 |          |              | רגל not דגל                                                    |  |  |
|                          |     |         |                                         |            |    |             | 27       | 7ª.               | n        | 3.           | רגלים " דגל                                                    |  |  |
|                          | 27  | 27      | 27                                      | 6.         |    |             |          |                   |          |              | delendum לרוב                                                  |  |  |
|                          |     |         |                                         |            | p. | 61.         | 27       | 7 <sup>d</sup> .  | >>       | 2.           | והם גבורי חיל omits                                            |  |  |
|                          | 27  | 8.      | 27                                      | 1.         | p. | 63.         | "        | 8ª.               | n        | 1.           | omit מע"ה after רבנו                                           |  |  |
|                          | 27  | 22      | 22                                      | 72         |    |             | 27       | n                 | 22       | 2.           | omit ששמו after הנחל                                           |  |  |
|                          | 22  | 22      | 22                                      | 2.         |    |             |          |                   |          |              | מאיי delendum                                                  |  |  |
|                          | 27  | 22      | 29                                      | 21         |    |             | 22       | "                 | 77       | 4.           | ישוב not יסוב                                                  |  |  |
|                          | 27  | 22      | 27                                      | 4.         |    |             | 27       | 22                | "        | 6.           | מרובע " מרבע                                                   |  |  |
|                          | n   | "       | n                                       | n          |    |             | 27       | 8°.               | 22       | 1.           | ממא " ממאה                                                     |  |  |
|                          | 27  | n       | 27                                      | 9.         |    |             | 22       | 8ª.               | , 8      | 3-4.         | וכל מיגי קמגית וקשואים                                         |  |  |
|                          | "   | "       | "                                       |            |    |             | "        |                   | "        |              | וכל מיני קשואים וכל מיני קטניות ot                             |  |  |
|                          | 22  | 27      | 27                                      | 18.        | p. | 65.         | no       | . 8s.             | L.       | 8.           | בוא וראה not בואו וראו                                         |  |  |
|                          |     |         | n                                       | 19.        | •  |             | 22       | 8h.               | 22       | 2.           | omit הרבה before כמו                                           |  |  |
|                          | n   | n       | n                                       | 20.        |    |             | "        | n                 | "        | 3.           | ויראו not יראו                                                 |  |  |
| p. 58.                   | 27  |         |                                         | 21.        |    |             | "        | n                 | ))<br>)) | 4.           | וארבעה " ארבעה                                                 |  |  |
| P. 00.                   | n   | 27      | 27                                      | 28.        | n  | 67.         | 77       | 8n.               | 37<br>33 | 6.           | לאסורים " לאסירים                                              |  |  |
|                          | 27  | 9.      | 27                                      | 5.         |    | 69.         | "        | 9°.               |          | 2,           |                                                                |  |  |
|                          | n   |         | "                                       |            | ь. | ٠٠.         | "        | ٠.                | 27       |              | כמשחוי " כמשחי<br>קולו omits                                   |  |  |
|                          | 22  | 27      | 22                                      | "<br>6.    |    |             |          |                   |          | 5.           |                                                                |  |  |
|                          | 22  | n       | 27                                      | υ.         |    |             | 27       | 9e.               | 23       | 4.           |                                                                |  |  |
|                          |     |         |                                         |            |    |             | 27       | 9s.               | "        | -            | יפרחו "ישרצו<br>ארם before שום                                 |  |  |
|                          |     |         |                                         | 10         |    |             | n        |                   | "        | 1.           |                                                                |  |  |
|                          | n   | 22      | 27                                      | 12.        |    |             | "        | n<br>Oh           | 22       | 3.           | שבסביבות not שסביבות                                           |  |  |
|                          | 77  | n       | 27                                      | 13.        |    |             | 27       | 9h.               | 27       | 1.           | הללו "האלו                                                     |  |  |
|                          | 27  | 22      | 27                                      | 18.        | p. | 71.         | 27       | 27                | 23       | 10.          | delendum וכמה אורך זה                                          |  |  |
|                          | 27  | 27      | 27                                      | 20.        |    |             |          | anh               |          |              | בטח not בכטחה                                                  |  |  |
|                          |     |         |                                         |            |    |             | 27       | 10 <sup>b</sup> . | 23       | 9.           | רומרום " רומרום                                                |  |  |
|                          |     |         |                                         |            | p. | <b>7</b> 3. | 27       | 10°.              | "        | 4.           | אמו " אמי                                                      |  |  |
| p. 59.                   | n   | 10.     | 32                                      | 11.        |    |             | "        | n                 | 23       | 7.           | omit ויאכלו אותו after ושמן                                    |  |  |
|                          | n   | n       | 27                                      | 14.        |    |             | 22       | 10e.              | 22       | 1.           | האומה not אומה                                                 |  |  |
|                          |     |         |                                         |            |    |             |          |                   |          |              |                                                                |  |  |

|        | Ed.  | Epst        | ein |     |                        |     | Ed. | Müll | er |     | $Ed. Pr_{\bullet}$ |     |          |  |
|--------|------|-------------|-----|-----|------------------------|-----|-----|------|----|-----|--------------------|-----|----------|--|
|        | no.  | 10.         | L.  | 26. |                        |     | no. | 10e. | L. | 4.  | כת'                |     | בח' בה'  |  |
|        | 22   | 22          | 27  | 22  |                        |     |     |      |    |     | בארבעה             |     |          |  |
|        |      | 44          | 22  | 8.  |                        |     |     |      |    |     | עבוד'              | not | עוברי    |  |
|        | 77   |             | "   |     | p.                     | 77. | 27  | 13.  | n  | 3,  | מלחמות             | 11  | מלחמה    |  |
| p. 60. | . ,, | 13.         | n   | 4.  |                        |     | "   | 27   | 27 | 8.  | שבמ ושבמ           | "   | שבת ושבה |  |
|        |      | 14.         | 27  | 1.  |                        |     |     |      |    |     | מדינת              | 22  | מדינות   |  |
|        | 33   | 15.         | 27  | 2.  |                        |     | 27  | 15.  | 27 | 2.  | מירושלם            | 27  | מירושלים |  |
|        | 23   | <b>1</b> 6. | 22  | 27  |                        |     |     |      |    |     | אלדד               | 27  | בלדד     |  |
|        |      | 37          | "   | 5.  | $\mathbf{p}_{\bullet}$ | 9.  |     |      | 22 | 2.  | עלום               | "   | עלים     |  |
|        |      | 22          | "   | 27  |                        |     |     |      | 27 | 7.  | רופס               | 27  | חופם     |  |
|        | ,,   | "           | "   | "   |                        |     |     |      | 22 | 23. | שלום               | 22  | שלם      |  |
|        |      |             |     | 9.  |                        |     |     |      | n  | 28. | דן                 |     | ndum     |  |

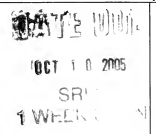


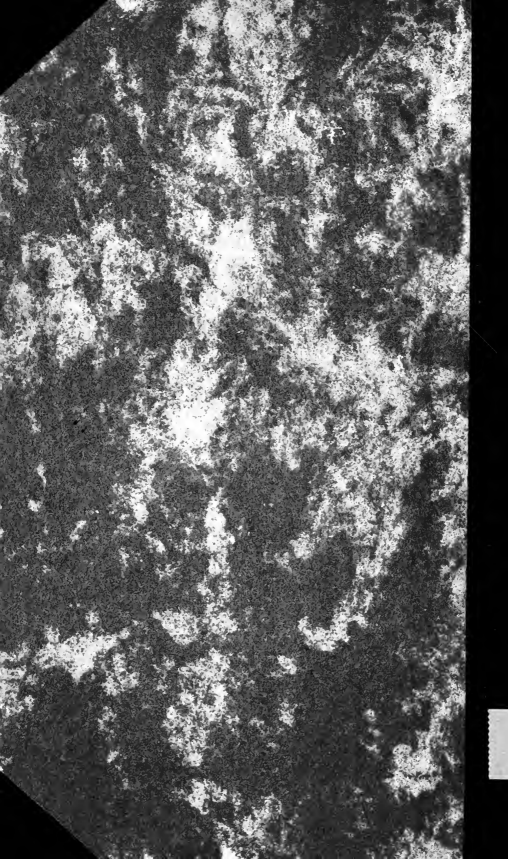




# University of California SOUTHERN REGIONAL LIBRARY FACILITY 305 De Neve Drive - Parking Lot 17 • Box 951388 LOS ANGELES, CALIFORNIA 90095-1388

Return this material to the library from which it was borrowed.





Univ